

ومضان المبارك كاخصوص تخفه مُنْتَخَبَاتِ بيانُ الفرآن از داکشرا رونشن قرآنی مضامین کے گلہائے رنگارنگ برمشتمل ایک خوبصورت گل دسته • مضبوط جلد امپورند آفسٹ پیر 🔹 معیاری طباعت • قیمت:800رویے • صفحات:437 یه کتاب رمضان المبارک میں خصوصی رعایتی قیمت پر دستیاب ہوگ 🎇 مكتبه خُدّام القرآن لاهور 36-K، ماڈل ٹاؤن لاہور، فون 3-05869501 (042) Email:maktaba@tanzeem.org

<u>بَنْ الْحَدَى</u>

شاره۲ شعبان كمعظم يثوّال كمكرّم ومهمهماه الرميل يجون 19•1ء بياد: ڈاکٹر محدر فیع الدین ۔ ڈاکٹرا \_اراحد التينية مديرستول: داكٹرابصاراحمر ادار قم تصرير. داكترحافظ محمدز بير\_مؤمن محمود مُسير : حافظ عاطف وحيد نائب مُدير. حافظ خالدجود خطر يرد فيسرحدين جنجوعه

یچار طبوعات کر خدم مرکزی الم خدم لقراره لاهور

36 کے ماڈل ٹاؤن لاہور کے فون 3-3586950 ویب مائٹ : www.tanzeem.org ای میل: publications@tanzeem.org سالاند زید قادان : 280 روپے ، فی شادہ : 70 روپے

اِس شمارے میں

| حرفِ اوّل                                          |                                     |    |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------|----|
| تہذیبِ حاضر کے گرفتار!                             | ڈ اکٹر ابصاراحمہ                    | 3  |
| حکمتِ نبویٌ                                        |                                     |    |
| نبی رحمت صَلَانَةُ مَنْ کَمَا بِدِدِ عَا           | پروفيسرڅمديونس جنجوعه 0             | 10 |
| تذکّر و تدبّر                                      |                                     |    |
| مِلاكُ التأويل <sup>(١)</sup>                      | ابوجعفراحمه بن ابرا تہیم الغرناطی 3 | 13 |
| فحمُ القرآن                                        |                                     |    |
| ترجمهٔ قرآن مجیدٔ مع صرفی دنحوی تشریح              | افادات حافظ احمد يارُّ              | 27 |
| حُسنِ معاشرت                                       |                                     |    |
| ہیوی <i>کے ح</i> قوق                               | پروفيسرحافظ قاسم رضوان              | 43 |
| حکمتِ دین                                          |                                     |    |
| · 'حجة اللَّدالبالغُهُ 'ايك عظيم كتاب              | ارسلان الله خان                     | 56 |
| فکر و نظر                                          |                                     |    |
| یتیم پوتے کی وراثت کا مس <i>ل</i> ہ <sup>(۲)</sup> | ېروفيسرحافظاحمد يار 1               | 61 |
| کتاب نُما                                          |                                     |    |
| تعارف وتبجره                                       | پروفيسرڅمړيونس جنجوعه 9             | 79 |
| بيانُ القرآن                                       |                                     |    |
| MESSAGE OF THE QURAN                               | 6 Dr. Israr Ahmad                   | 96 |
|                                                    |                                     |    |
| ನೆಗ ನ್ ನಗ್ಗ                                        |                                     |    |
| 😤 🕄 حکمت قرآن                                      | اريل تاجون 2019ء ک                  |    |

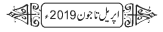
بالبيم الخطيع تہذیب حاضر کے گرفتار! اس تحریر کاعنوان علامہ اقبالؓ کے ایک شعر سے لیا گیا ہے جو بیر ہے : ۔ سن اے تہذیب حاضر کے گرفتار غلامی سے بتر ہے بے لیفین! عصر حاضر میں عالَم اسلام کی بیشتر '' دمسلم'' آبادی جس طرح مادہ پرستانداور بے خدا تہذیب وکلچر کے نر نے میں ہےاور جس وسیع الجہات بے یقینی حیرانی اور سرگردانی کی کیفیت سے دوجار ہے اس کے مظاہر ہر صاحب فکر ونظرکواپنے اردگرد ماحول میں بکثر ت نظرآ جائیں گے۔اور یقیناً بیصورت حال ایک صاحب ایمان کو آ زردہ اور دکھی کر دینے والی ہے۔اسلامی معتقدات سے ل<sup>علم</sup>ی اور شعائر اسلامی کی ناواقفیت اور کھلی تو <del>ہ</del>ین نہ صرف عوام کی سطح پر پائی جاتی ہے بلکہ تعلیم یا فتہ اور خواص میں بھی قر آن وسُنّت کے مخالف روپے اورسوچ دیکھنے اور پڑھنے میں آتی گہے۔ ہمارے اعلیٰ تعلیمی اداروں اور یو نیورسٹیوں میں مغربی فکر و تہذیب اور زاویہ نگاہ کا استیلاءا تنا گہرااور ہمہ گیر ہے کہالامان والحفیظ۔ جامعات سے فارغ کتحصیل حضرات کی بڑی تعداد سائنس ز دہ اور مغرب آلودہ ذہن رکھتی ہے۔اورالمیہ بیہ ہے کہانہی لوگوں کے ہاتھ میں وطن عزیز کی سیادت وقیادت ہےاور تمام شعبوں میں پالیسی سازی کے تمام اختیارات انہی کے پاس ہیں ۔

چند ہفتوں قبل گلبرگ (لاہور) کے ایک مشہور برنس ایڈ منسٹریشن کا لج کی تقریب میں بطور مہمان اعزاز جانے کا اتفاق ہوا جہاں چیف گیسٹ کی حیثیت سے سابق چیف جسٹس (سپریم کورٹ آف پا کستان) جناب ثاقب ثارصا حب تشریف لائے تھے۔ راقم نے گفتگو کے لیے ذہن بنانے کے لیے جسٹس صا حب کی پچھ دن قبل لاہور لٹر پچرفیسٹیول میں کی گئی تقریر یو ٹیوب کی مدد سے سی تاکہ پاکستان میں آبپاشی زراعت اور پانی کے حوالے سے ان کے خیالات اور مساعی سے تفصیلی واقفیت حاصل ہو سے ۔ سابق چیف جسٹس چی جنٹس صا حب کی پچھ دن قبل کے ایک پر خیالات اور مساعی سے تفصیلی واقفیت حاصل ہو سے ۔ سابق چیف جسٹس چونکہ قانون کے میدان کے ایک پر خیالات اور مساعی سے تفصیلی واقفیت حاصل ہو سے ۔ سابق چیف جسٹس چونکہ قانون کے میدان کے ایک پر خیالات اور مساعی سے تفصیلی واقفیت حاصل ہو سے ۔ سابق چیف جسٹس چونکہ قانون کے میدان میں ان کے خیالات اور مساعی میں تفصیلی واقفیت حاصل ہو سے ۔ سابق چیف جسٹس چونکہ قانون کے میدان کے ایک پر خیالات اور مساعی سے تفصیلی واقفیت حاصل ہو سے ۔ سابق چیف جسٹس چونکہ قانون کے میدان کے ایک پر خیالات اور مساعی سے تفصیلی واقفیت حاصل ہو سے ۔ سابق چیف جسٹس چونکہ قانون کے میدان کے ایک پڑ خیالات اور مساعی میں ای کی انہیں اور انسانی حیات کے لیے اس کی اشد خیار کے وضا حت سے اور پر فرمایا کہ پاکستان پانی کی انہتائی شد بیک کا خطہ (vater stressed country) ہے اور ہم اس کا تم کی در ج میں تد ارک جلد از جلد ڈیموں کی تعمیر سے کر سکتے ہیں ۔ چنا نچوانہوں نے اپنے طور پر دیا مر اور مہند ڈیز کے لیے فنڈ ز کی فراہ می کی مہم میڈ یا کی تمایت کے ساتھ زور شور سے شروع کی اور اس سلسلے میں اپنی اپل خوال ہوں ہوں ہوں کی تعلی ہے ساتھ زور سے شروع کی اور اس سلیلے میں اپنی اپ اور ہے میں اپنی اپنی اپل پورے پا کہتان میں اور بیرونِ ملک محتِ وطن مخیرؓ حضرات کو پہنچانے کی کوشش کی ۔اس میں قنطعاً کوئی شک نہیں ہے کہ صرف انسان ہی نہیں' تمام ذی حیات مخلوق انواع (species) کی زندگی کا دارو مداریانی پر ہے'اس کے بغیروہ چند دنوں میں موت کے گھاٹ اتر جاتے ہیں۔ چنانچہ اسی لیے جہاں ایک طرف ربّ کا ئنات نے یانی کے وسیع ذ خائرتمام ذی حیات نفوس کے لیے نہم پہنچائے ہیں'انسانوں کو بیشعور بھی عطا کیا ہے کہ وہ کس طرح آیی ذ خیروں کومحفوظ کر کے اپنی جملہ ضروریات یورا کریں۔ بہا لگ بات ہے کہ بین الاقوامی تنظح پرایک ملک اپنے ہمسائے ملک پر زیادتی کرتے ہوئے اس کے دریاؤں کا پانی بالکل ختم یا انتہائی کم کر دےاور اس طرح اسے اقتصادی مسائل اور اضطراری کیفیات سے دوحا رکر دے۔سابق چیف جسٹس صاحب کا یانی کی اہمیت اور کا ئنات کی ساخت و ہیئت میں پانی کوایک بنیادی ترین عضر سمجھنابھی درست ہےاور نہ صرف ایک طرف کلام ر بانی بشمول قر آن کریم اورد دسری جانب سائنسی فکر بھی پانی کومیداً حیات قراردیتی ہے۔

راقم نے اس پنجیدہ علمی نشست میں سامعین کی توجہ زندگی کے مختلف مدارج اورانواع کی طرف میذول کردائی۔ زندگی ابتدائی اور کچکی سطح پر صرف منتقس وجود کی با ئیولوجیکل حیات ہے اور اس زندگی کی بقا کا انحصار یقیناً یانی' ہوااورغذائی مادوں کی مناسب مقدار میں فراہمی پر ہے۔ حیات کی بیصورت ہمیں انتہائی حقیر کیڑوں مکوڑوں سے لے کر انتہائی زیرک جانوروں تک میں نظر آتی ہے جنہیں ہم شہروں میں بنائے گئے Animal Zoo اور بڑے پیانے پر وسیع وغریض National Parks میں محبوں کر کے سیر وتفریح کا سامان بناتے ہیں۔ دوسری جانب حیات کا ایک اعلیٰ تصوروہ ہے جوہمیں وحی ربانی سے معلوم ہوتا ہے' جس کے مطابق وہ ایمانیات سےملوحیقی نظریاتی حیات ہے۔ چنانچہ سورۃ الانفال کی آیت ۲۴ میں ارشاد ہوا ہے:

﴿يَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَجِيْبُوْا لِلَّهِ وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَاعْلَمُوْا انَّ اللَّهَ يَحُوْلُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَاَنَّةَ إِلَيْهِ تُحْشَرُ وْنَ٣) ''اے ایمان والو! تم اللّٰہ اور رسول کے کہنے کو بجالا وُ' جب کہ رسول تم کو زندگی بخش چیز کی طرف بلاتے ہیں۔اور جان رکھو کہ اللہ تعالٰی آ دمی کےاور اُس کے قلب کے درمیان آ ڑ بن جایا کرتا ہےاور بلا شبہتم سب کواللّٰدے پاس جمع ہونا ہے۔''

حقیقی حیات اور زندگی کانسخہ قر آن کریم نے ان تعلیمات کو کہا ہے کہ جن پر ممل کر کے ایک بند ۂ مؤمن بامقصد اور اللَّد کی مطلوب زندگی گزارتا ہے اور نیتجتًا آخرت میں ابدی انعام و اکرام اور اللّٰہ کی رضا حاصل کرتا ہے۔مطلب بیہ کہ چکم ہے کہ لوگ صرف اللّٰہ اور اُس کے حقیقی نمائند ہے یعنی رسول اللّٰہ تُنْقَنِّ عِم کے فرامین مانیں اوران پڑممل کریں' اسی میں اصل زندگی اور حیاتِ جاوداں ہے۔اسی بیان کومؤ کَدکرتے ہوئے سورۃ الاعلیٰ ( آیات ۱۲' ۱۷) میں انسانی طبعی کمز وری اور شیطان کے حملوں کے مؤثّر ہونے کی وجہ بھی بیان کر دی: ﴿ بَلُ تُؤْثِرُوْنَ الْحَلِوةَ الدُّنْيَا، وَالْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَآبُقَلَى ٢٠ ﴾







· <sup>در</sup>لیکن تم دنیا کی زندگی کوتر جیح دیتے ہوٴ حالا نکہ آخرت بہت بہتر اور بقادالی ہے۔''

د نیااوراس کی ہر چیزاور آ رام وآ ساکش فانی اور عارضی ہے جب کہ آخرت کی زندگی دائمی اورابدی ہے۔ اس لیے ہونا تو بہ چاہیے کہ ہر عاقل اور ہوش مند فانی چیز کو ہاقی رہنے والی پر ترجیح نہ دے۔ راقم نے سابق چیف جسٹس ثاقب نثار صاحب کے Right to Life کے ضمن میں بیدواضح کیا کہ دنیا کے کٹی ممالک اور بالخصوص مغربی مما لک میں لوگ Right to death کی بات بھی کرتے ہیں اور اس طرح بہت سے خواتین وحضرات خودکشی کر کے بزعم خولیش اپنے آپ کوختم کر ڈالتے ہیں لیکن قر آن کریم کی تصریحات کے مطابق ہرانسان یہاں کی موت کے بعد عالمِ آخرت میں دوبارہ اٹھایا جائے گا اورابدی اجروثواب یا عذاب وانتہا ئی کرب کا معاملہ ہوگا۔ دوزخ میں جلنے والے اس آب وگِل کی دنیا کے Right to Life کے برعکس آخرت میں Divinely decreed eternal life میں آگ کے شدید ترین عذاب سے دوچار ہوں گے۔ وہ جہنم کے داروند سے فریاد کریں گے کہ ہمیں موت آ جائے تا کہ ہم کرب سے نجات یالیں' لیکن وہاں موت نہیں آ ئے گی اور جہنمی کی ایک کھال جلنے پر دوسری کھال دے کر دائمی طور پر المناک عذاب واذیت سے گز اراجائے گا۔

چونکہ بیتقریب ایک اعلیٰ تعلیمی ادارے میں منعقد ہوئی تھی اس لیے پر دفیسر حضرات اور بالخصوص طلبہ د طالبات کے سامنے بیہ بات بھی بیان کی کہ کس طرح ہمارے ملی شعراءا کبرالٰہ آباد کی اور علامہ اقبالؓ نے تقریباً ایک صدی قبل برطانو ی سامراج کے زیرِاثر برصغیر میں جدیدتعلیم کے ذریعے نوجوان نسل کےاسلامی عقائداور دینی تہذیب سے برگانہ ہونے کا نوحہ کہا ہے ۔ اکبرالٰہ آبادی کے بیا شعار ہمارے ملک میں تعلیم کی کیفیت اور نتائج کی صحیح ترین عکاسی کرتے ہیں ۔

علوم مغربی کے بحر میں غوطے لگانے سے زبان گو تیز ہو جاتی ہے ' دل طاہر نہیں ہوتا

تعلیم جو دی جاتی ہے ہمیں' وہ کیا ہے فقط سرکاری ہے جو عقل سکھائی جاتی ہے وہ کیا ہے فقط بازاری ہے!

عصری تعلیم کی فسوں کاری اورنو جوان نسل میں ذہنی مغربیت پیدا ہونے کے حوالے سے علامہ ا قبالؓ کے بے شمارا شعارا درمنظوم کلام ہےجنہیں طوالت سے بیچنے کے لیے بیان نہیں کیا جار ہا کیکن افسوس صدافسوس کہ ہم ان کےاشعارتوا پی محفلوں اورعلمی وثقافتی تقریبات میں ترنم سے پڑ ھتے ہیں کیکن عمل کا بالکل فقدان ہے۔ ہماری یو نیورسٹیوں اوراعالی تعلیمی دختیقی اداروں کے اکیسو پر گریڈ کے پر وفیسر حضرات تک اسلامی علمیت کے ذخیرے ے مکمل طو ر پر نابلد ہیں۔ ان کے افکار اور تحریروں میں بیان کیے گئے اکثر مزعومہ اصول متضاد المعنی (oxymoron) ہوتے ہیں۔اکثر وبیشتر وہ کوئی علمی بحث وتتحیص یا مکالمہ کرتے دکھائی نہیں دیتے بلکہ خود کلامی

اريل تاجون 2019ء کا الج



کے انداز میں یک طرفہ نقطہ نظرییان کرتے ہیں ۔ ان کی اکثریت پوسٹ کولونیل ما مُنڈ سیٹ رکھتے ہوئے واضح طور پرکینیڈین فلسفی حارکس ٹیلر کےالفاظ میں mimic \_ self (استعاری غلا <sup>م</sup>فس) کی تصویر پیش کرتے ہیں۔ اس قبیل کے بہت سے نام نہا دحکماء وفضلاء جدید سیکولرفکراور سائنسی واقتصا دی ترقی کی مصنوعی وسطحی رنگینی' زینت اور چیک دمک سے متاثر ہوکریور بےاذیان سے بہرائے پیش کرتے ہیں کہ قرآن اوراسلامی تعلیمات نے بھی د نیا کومزین کرنے اور تغیّشاتِ دُنیا کوانجوائے کرنے کی اجازت دی ہے۔جبکہ حقیقت بیہ ہے کہ کفار کی نظراور تگ وتا زصرف دنیاوی عیش تک ہوتی ہےاوراس کے برنکس صاحب ایمان لوگوں کے نز دیکے — اَللَّہُ مَّہَ لَا عَیْشَ اِلّاعَيْشُ الْآخِرَةِ —— کے مطابق اصل اور متم عیش وآ را مصرف آخرت کی زندگی میں ہے۔ ہمارا مشاہدہ ہے کہ اللّٰہ اور آخرت کا منگر دنیا کو آخرت پر ترجیح دے کرطولِ امل کا شکار رہتا ہے' جس کی حرص وطمع کی آگ کو صرف قبر کی مٹی ہی سرد کر سکتی ہے۔بفحوائے آیت قر آنی: (أَلُهْ لَكُمُ التَّكَاثُرُ حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ) (التكاثر) <sup>د ،</sup> کثرت اورزیادتی کی جاہت نے تمہیں غافل کردیا' یہاں تک کہتم قبرستان جا پہنچے۔'' ﴿وَإِنَّ الدَّارَ الْأُخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ ٱلَوْ كَانُوْا يَعْلَمُوْنَ، (العنكبوت) ''اور آخرت کا گھر ہی یقیناً اصل زندگی ہے۔کاش کہانہیں معلوم ہوتا!'' احادیث نبویه اوراسلامی لٹریچرمیں زمد' قناعت اورفقر کی اہمیت پر مثبت انداز میں جور دایات آئی ہیں وہ ثابت کرتی ہیں کہ محولہ بالامادہ پرستانہ اورا قتصادی ترقی وافزائش (Development & Progress) کا فلسفہ ایک سراب اور دجل کے سوات پچھنہیں' اور کم از کم دیندا رلوگوں کی سوچ سے بالکل منا سبت نہیں رکھتا۔

انگلش میڈیم سکولوں اور جدید مغربی افکار سے متاثر تعلیم گاہوں کے فارغ التحصیل قلد کارجس نئج پر اپند خیالات کا اظہار کرر ہے ہیں واقعہ ہے ہے کہ وہ اسلامی جمہور یہ پا کستان کے دین پیند اور دین پر کار بند مسلما نوں کے لیے انتہا کی باعث تشویش امر ہے۔ اور المیہ ہیہ ہے کہ ان ہی حضرات وخوا مین کی تحریروں کو ہما را پرنٹ میڈیا ار دو اور انگریز ی دونوں قسم کے جرائد وا خبارات میں جگہ دیتا ہے۔ اور اس طرح ان کے اثر ات بہت ہی گہر ے اور وسیح حلقے میں پھیل رہے ہیں۔ معاصر دین مخالف علمی نہذیبی و معاشرتی آ شوب خوفناک انداز سے بڑھتا چلا جا رہا ہے۔ ایک مؤ قر انگریز ی روز نامہ میں لکھنے والی خاتون جن کا نام ان کے بڑوں نے قر آن کر یم میں مستعمل لفظ کی نبست سے افنان قیوم رکھا' کی قکر ی منا سبت اسلام کی ما بعد الطبیعیات اور اندا نہت سے دور کی جمین بلکہ عین مخالف اور متفاد ہے محتر مدا فنان نظر بیتو حید پر مینی مسلم شخصیت کو مفتان انداز سے بڑھتا چلا مستعمل لفظ کی نبست سے افنان قیوم رکھا' کی قکر ی منا سبت اسلام کی ما بعد الطبیعیات اور انقباضی شخصیت کی بھی نہیں بلکہ عین مخالف اور متفاد ہے محتر مدا فنان نظر بیتو حید پر مینی مسلم شخصیت کو مفتی اور انقراض شخصیت کی ہوں نی مار خال کی نی معاد ہوں کھنے والی خالون جن کا نام ان کے بڑوں نے قر آن کر کیم میں مستعمل لفظ کی نبست سے افنان قین میں تو دید پر مینی مسلم شخصیت کو مفیت اور انقباضی شخصیت کو میں بلکہ عین مخالف اور متفاد ہے محتر مدا فنان نظر بیتو حید پر مینی مسلم شخصیت کو مفیت اور انقباضی شخصیت کی تقدر پینداور انتہا پیند ہوتا ہے۔ ان کے خیال میں تو حید کے عقید پر پر شکیل پانے والی شخصیت اور فردلاز ما تشدد پینداور انتہا پیند ہوتا ہے۔ ان کا یہ جملہ از حدقا بل تو جو اور خال کی تر دی کر نے والا ہے: A singular identity breeds violence.

ار بل تا جون 2019ء کا





اصل مسلمہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنے افکار کے لیے تمام انسپائریشن ایک بنگا کی ہندوا کا نومسٹ اور دانشور امریتا سین سے کی ہے اور ان کوا پناعلمی وفکری آئیڈیلی سمجھتی ہیں۔ پاکستان میں رہتے ہوئے بھی وہ اپنے دینی ماخذ اور مسلحین و علمی زعماء سے بالکل ناواقف ہیں اور امریتا سین سے متاثر ہو کر کسب فیض کرتی ہیں۔ افنان قیوم کے نزد یک مخلوطیت (syncretism) اور تکثیریت (pluralism) کے عناصر پر بننے والی شخصیت زیادہ پسدیدہ اور عصری تقاضوں سے ہم آہنگ ہے۔ سنگریٹز م اور بلور لزم کے الفاظ گزشتہ دو قین دہائیوں سے مغربی افکار اور نگارشات سے متاثر ہمار بے دانشور بکثرت استعمال کرتے ہیں۔ اول الذ کر مختلف اجزاء یا اقسام یا تصریفی ضرور توں بالفاظ دیگر تقیف متاثر ہمار بے دانشور بکثرت استعمال کرتے ہیں۔ اول الذ کر مختلف اجزاء یا اقسام یا تصریفی ضرور توں بالفاظ دیگر تقیف کو ملا کر ایک کرد پنے کامل کہلا تا ہے اور مؤٹر الذ کر اکا کی اور وحدت کے بجائے متعدد اور کمثرت کے لیے ترجی ہے۔ جب اسلام اپنے نظرید تو حمد میں بالکل خالص و یک اور کس آمیز کور وا نہ رکھنے والا ہے۔ بقول علامہ اقبال ؓ م شرکت میا نہ جن و باطل ہو کہ ہے اور کہ ہوں این میز کور وا نہ رکھنے والا ہے۔ بقول عالمہ اقبال ؓ ا

مغرب سے متاثر ہمارے دانشور مغرب کے بھی صرف ان حکماءاور فلا سفد کوا پناامام بناتے ہیں جو دین و مذہب کے ضمن میں ابطال اور تحقیر کا روبید رکھتے ہیں۔ ورنہ وہاں بھی بعض چوٹی کے مفکّرین ایسے ہیں جو مذہبی ایمان وابقان کا مثبت طور پر اعتراف کرتے ہیں۔ چنا نچہ شہور فلسفی دیریدا (Derida) اگر چہ عام معنوں میں مذہب مفکر نہیں ہے لیکن پھر بھی وہ ایک سیچ صاحبِ ایمان کو believer believer کہتا ہے یعنی متند دو معتبر فرد۔ اس جملے سے مذہب اور مذہبی عقائد کا اس کے ہاں احترام واضح ہے۔ محتر مدافنان قیوم کے خیال کے معتبر فرد۔ اس جملے سے مذہب اور مذہبی عقائد کا اس کے ہاں احترام واضح ہے۔ محتر مدافنان قیوم کے خیال کے معتبر فرد۔ اس جملے سے مذہب اور مذہبی عقائد کا اس کے ہاں احترام واضح ہے۔ محتر مدافنان قیوم کے خیال کے معدر سے ملو ہے اور بہت سے پیچیدہ روحانی ونف پر انقباضی' نتگ اور گھٹی ہوئی نہیں بلکہ مصدقہ' کیسو اور شرح

حلقد فکر غامدی ہے تعلق رکھنے والے معروف دانشور اور صاحبِ قلم جناب خورشید ندیم کے بعض سیاسی تجزیر از حدفکر انگیز ہوتے ہیں جوایک اہم اخبار کے کالموں میں پڑھنے کو ملتے ہیں۔ تاہم جاوید غامدی صاحب کے تلمیذ ہونے کے ناطے ان کی تحریروں میں استخفاف حدیث کا معاملہ واضح طور پر نظر آتا ہے۔ اپنے ایک پچچلے کالم میں انہوں نے نہایت چونکا دینے والا فیصلہ (فتو کی؟) صا در فرما دیا کہ اب عالمی معاملات خوادت اور اتار پڑھاؤ میں مذہب اور مذہبی فکر کا کوئی ممل دخل نہ ہوگا۔ معلوم نہیں وہ یہ بات کس موڈیا تر نگ میں لکھ گئے اور اس طرح انہوں نے نہایت چونکا دینے والا فیصلہ (فتو کی؟) صا در فرما دیا کہ اب عالمی معاملات خوادت اور اتار پڑھاؤ میں مذہب اور مذہبی فکر کا کوئی ممل دخل نہ ہوگا۔ معلوم نہیں وہ یہ بات کس موڈیا تر نگ میں لکھ گئے اور اس پڑھاؤ میں مذہب اور مذہبی فکر کا کوئی میں دخل نہ ہو گا۔ معلوم نہیں وہ یہ بات کس موڈیا تر نگ میں لکھ گئے اور اس بلیک ہول کی تصور نے دول آئی تصریحات بلکہ صحیح احاد یث نبو یہ کو بھی فرا موش کر دیا جن کے مطابق حق اور باطل کی قو تیں تا قیام قیامت بر سر پرکار رہیں گی۔ اسی طرح وہ سائنس اور سائنسی کا سمولوجیک فکر اور حال ہی میں لی گئی ہول کی تصور کے حوالے ہے بھی سائنسی سوچ اور منہ خار ہے بہت کر وید ہو دکھائی دیتے ہیں لی گئی ہول کی تصور کے حوالے ہے بھی سائنسی سوچ اور منہ ج کے بہت گروید ہ دکھائی دیتے ہیں۔ جبکہ حقیقت یہ ہول کی تصور کے حوالے ہے بھی سائنسی سوچ اور منہ ای کے بہت گروید ہ دکھائی دیتے ہیں۔ جبکہ حقیقت یہ ہول کی تصور کے حوالے ہو میں کہ موت اور بعد از موت (eschatology) کے سوالات سائنس کی دستر س سے باہر ہیں۔ اس اعتبار سے خورشید ندیم سائنٹزم (scientism) کے زیرِ اثر زیادہ اور قرآ نی مابعد الطبیعیاتی حقائق سے مٹیح نظراً تے ہیں۔صورت حال ہیہ ہے کہ آج علم حیاتیات اور ٹیکنالو جی وہاں پہنچ گئی ہے جہاں زمین پرانسان کی بقاد شوار نظراً رہی ہے۔ اسٹیفن ہا کنگ اور دوسرے ماہرینِ فلکیات اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ جدید سائنس انسانوں کے لیے کسی بہتر مستقبل کا پیغام نہیں ہے میصرف عالمی اشرافیہ کے لیے مصنوعی ذہانت اور ڈیجیٹل طرزِ زندگی کا انتظام کرر ہی ہے۔ اللہ جزائے خیر دے جناب عمر ابراہیم کو جو ہفتہ وار فرائیڈ کے اسپیش علی گزشتہ چند ماہ کے دوران شائع شدہ مضامین میں جدید سائنسی فکر پر دینی نظرف خواہش جدید مغربی سائنس کا اص اظہار کرر ہے ہیں۔ ان کے تجزیم کے مطابق زمینی خدا بنے کی قد یم فرعونی خواہش جدید مغربی سائنس کا اصل بیانیہ ہے۔ مغرب کے محد محاش کی دفتہ خاصی ایک خاصی اور سائنسی سکر خواہ کی جو ہو ہو ہو ہو ان کی کہ کا اس

لا ہور کی مشہورا یلیٹ یو نیورٹی LUMS میں چند روز قبل ہونے والا ایک واقعہ بھی قومی پریس میں جس طرح نمایاں کیا گیا ہے وہ جنسی ایٹی دھا کے سے کم نہیں ہے اور تمام اہلِ فکر اور دینی حلقوں کے لیے لمحد فکر سہ ہے۔ یہ واقعہ مغربی تہذیب اور اس میں رغلّے جانے کے عواقب کا شاخساند ہے۔ اس سارے واقعے کو دیکھنے اور حل کے لیے اگر آپ اسلامی تناظر یکسر نظر انداز کر کے مغر بی تہذیب اور لبرل سوچ اور اقد ارکے حوالے سے اسے دیکھیں گے تو آپ کو مؤ قر انگریزی اخبار Dawn میں اس طرح کی سطریں ملیں گی:

- Misogyny on campus.
- Tolerance of sexism is making female students unsafe.

ر پورٹ کے مطابق کمز کے چھ سوطلبہ نے طالبات کے بارے میں رکیک جنسی لطیفے اور غیر اخلاقی جیلے فیس بک کے پیچ پراپ لوڈ کیے ہیں جن سے فیمیل سٹوڈنٹس کے جذبات کو نہ صرف تطیس پنچی ہے ، بلکہ اس پر انہوں نے شدید اعتراض کرتے ہوئے کمز کی انتظامیہ اور ڈین تک اپنی شکایات پہنچا کی ہیں۔ انتظامیہ نے جواباً پوری طلبہ /طالبات کمیونٹی کو باہمی عزت واحتر ام (culture of respect) کو قائم کرنے کی ہدایات دی ہیں در آں حالیکہ اس کا اصل اور پائیدار حل قر آن وسنت کی تعلیمات اور ان پڑھل ہے جس کی جانب توجہ بالکل نہیں ہے۔ جدید بیت اور سیکولرازم سے متاثر تمام حلقے طالبات اور خواتین سے متعلق ستر و حجاب اور شرم و حیا کے تمام احکام کو سید ای اور پائیدار حل قر آن وسنت کی تعلیمات اور ان پڑھل ہے جس کی جانب توجہ بالکل نہیں ہم اس کر تے ہو کے لور ہیں میں طلبات اور خواتین سے متعلق ستر و حجاب اور شرم و حیا کے تمام ہم کہ کر کے معال اور پائیدار حل قر آن وسنت کی تعلیمات اور ان پڑھل ہے جس کی جانب توجہ بالکل نہیں ہم کہ کو سی معال اور پائیدار حل قر آن وسنت کی تعلیمات اور ان پڑھل ہے جس کی جانب توجہ بالکل نہیں معر کہ معال کی طرح اور اور سی میں موجب سے معال اور ان پڑھل ہے جس کی جانب توجہ الکل نہیں ہم میں معال میں میں میں میں میں میں موجب کے معار میں معلیہ اور حال کے تمام معلیہ معال ہے ہیں۔ اس کے متائے مغربی مما لک کی طرح اب ہمار نے ہاں بھی سا منے آ رہے ہیں۔ جوانی کی عمر میں طلبہ اور طالبات کا آزادانہ اختلاط اور لباس کے حوالے سے حددرجہ میں این کا معاملہ ایسے حادثات سا منے لاتا ہے تو اس پر جیرانی نہیں ہونی چا ہے۔

ہمارے ہاں دنیاوی معاملات اور مادی ترجیحات کتنی حاوی ہوگئی ہیں'اس کی ایک مثال حال ہی میں سامنے آئی۔ لا ہور کے ایک معروف اور انتہائی قابل آرتھو پیڈک سرجن پروفیشن قابلیت کے ساتھ ساتھ خدمتِ خلق کے جذبے سے سرشار ہیں اور مریضوں سے انتہائی اچھے اخلاق و مروت سے پیش آتے ہیں۔ راقم کی ان سے پندرہ بیں سال سے شناسائی ہے۔ان کے کلینک پر جب بھی جانا ہوا' نہایت خندہ بیشانی سے ملے اور مرض کے علاج کے ساتھ ساتھ ملکی حالات اوردینی موضوعات پر بھی گفتگور ہتی۔ میں خاص طور پر برادرم ڈاکٹر اسرارا حمد کی اہم اوران کی دلچیپی کی تصنیفات انہیں مسلسل دیتار ہا۔ مجھےان کی وسیع المشر بی کاعلم تھا تاہم میں انہیں قرآن و حدیث کی عصری راہنمائی کے حوالے سے مواد مطبوعات ندائے خلافت' میثاق اور حکمت قرآن کی شکل میں بھی دیتار ہا' تا کہ خدمت خلق اورا چھے اخلاق کے ساتھ ساتھ ان میں احیا کے اسلام اور فکر آخرت کا شعور بھی فروز اں ہو لیکن انہوں نے چندروز قبل جو ایک انٹریشنل کا نفرنس اور ڈنر کا اہتمام کیا اس کا موضوع جم فروز اں Standard life کو بنایا' جس میں قطعاً کوئی حوالہ بلا واسطہ بھی دین و مذہب کا نہیں ہے۔سورۃ الرعد کی آ یت ۲ کا مید حصد اسی رو بیکا سی تعلیم کرتا ہے:

دوسری جانب عام معاشرتی سطح پر ہماری نو جوان نسل کا معتد بہ حصہ بھی ایمانی اعتبار سے تہی دست ٔ بے یقینی اور سیکولر تہذیب و تمدن کی غلامی کا مظہر ہے۔ یورپ اور امریکہ سے درآ مد شدہ ملبوسات بالحضوص مردانہ شرٹس پرایسی عبارتیں ہوتی ہیں جو کم از کم پڑھے لکھے مسلمان نو جوانوں کوزیب تن نہیں کرنی چاہئیں۔قارئین نمونے کے طور پر ذرا یہ جملے دیکھیں جو ہمارے الہڑاور تمام اخلاقی حدود کو پامال کرنے والے نو جوان (revellers) پہنے نظر آئے:

(i) Eat,sleep and drift.

(ii) I am dead; Wanna hook up.

پہلا جملہ مقصدیت اور اعلیٰ و ارفع آئیڈیل سے خالی حیوانی زندگی اور کھلنڈر نے اور لذت پرست (hedonist) کی زندگی بسر کرنے کا اعلان ہے جبکہ دوسرے جملے میں اپنے مردہ یا قریب الموت ہونے اور کس سہارے کی خواہش کا اظہار ہے۔ اگر بیٹی شرٹ کسی تنومنڈ کیے چوڑ ے چیکے اور جوان شخص نے پہنی ہوتو اس ک واقعاتی لغویت کا اندازہ آپ خود کر سکتے ہیں۔ روحانی اور اخلاتی طور پر بھی بی عبارت قابل اعتراض ہے اور معمولی مذہبی حس رکھنے والا نو جوان بھی اسے زیب تن کرنے پر ٹھٹلے گا۔ اسی طرح کی بے شار گچر اور بے ہودہ معمولی مذہبی حس رکھنے والا نو جوان بھی اسے زیب تن کرنے پر ٹھٹلے گا۔ اسی طرح کی بے شار گچر اور بے ہودہ جملوں والی شرٹس راقم کی نظر سے گزری ہیں جس سے پتہ چلتا ہے کہ ہمارے نو جوانوں کا ذوق مذہب اور سخیر گ سے کتنا دور ہوتا جارہا ہے۔ علامہ اقبال کی نظم' 'جوابِ شکوہ' کا پیشعراس صورت حال پر بالکل صحیح تیمرہ ہے: ۔ لا کے کعنے سے صنم خانے میں آباد کیا ہوتا ہوں آباد کیا

£3 £3 £3







حكمتِ نبويّ

نې رحمت صَلَّاتَةُ سَلَّى بدد عا

مدرّس: برو فيسرمحد يونس جنجوعه

عَنِ الْبَرَاءِ بُنِ عَازِبٍ ٤ حَدِيْتُ هِجُرَةِ النَّبِي عَلَيْتَ وَابِي بَكُرٍ مِنْ مَّكَّة إِلَى الْمَدِيْنَةِ، قَالَ: فِيُهِ سُرَاقَة بُنُ مَالِكِ بُنِ جُعْشُم وَنَحُنُ فِي جَلَدٍ مِّنَ الْأَرْضِ، فَقُلْتُ : يَارَسُوْلَ اللَّهِ أَتِيْنَا، قَالَ: ((لَا تَحُزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا)) فَدَعَا عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَارْتَطَمَتُ فَرَسُهُ إلى بَطْنِهَا، فَقَالَ: !إِنِّى قَدْ عَلِمْتُ أَنَّكُمَا دَعَوْتُمَا عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَارْتَطَمَتُ فَرَسُهُ إلى بَطْنِهَا، فَقَالَ: اللَّهِ فَقُدُ عَلِمْتُ أَنَّكُمَا دَعَوْتُمَا عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ لَكُمَا أَنُ أَدُدً عَنْكُمَا فَدَعَا اللَّهِ فَنَهِ عَلَيْهِ مَعْنَا) فَدَعَا عَلَيْهِ وَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ لَكُمَا أَنُ أَرُدَ عَنْكُمَا الطَّلَبَ، فَقَالَ: إِنِي قَدْ عَلِمْتُ أَنَّهُ مَعَنَا) عَدَعَا عَلَيْهِ وَعُولَ عَنْ عَلَيْهِ مَعْنَا فَاللَّهُ فَا عَا فَذَعَا اللَّهُ فَنَعَا اللَّهُ فَذَعَا اللَّهُ فَنَحَاء فَوَعَنْهُمَا الطَّلَبَ، وَفِي لَفُنُهُ فَنَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَنَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ فَنَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ فَنَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ فَنَعَا اللَّهُ فَتَعَلَى اللَّهُ فَنَهُ عَلَيْ اللَّهُ فَي عَلَيْهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ

هذا عَمَلُكَ، فَادْعُ اللَّهُ أَنْ يُتَحَلِّصَنِى حِمَّا اَنَا فِيْهِ، وَلَكَ عَلَى لَا حُمِينَ مِنْ وَدَائِلَى (<sup>()</sup> ('براء بن عاز ب بن عاز ب بن الله كابيريان قل كرتے بين وہ كہتا ہے كہ ہم حفت پھر يلى زمين ميں تصوّلو العَمَلَ كرتے ہوئے خود سراقہ بن ما لك كابيريان قل كرتے بين وہ كہتا ہے كہ ہم حفت پھر يلى زمين ميں تصوّلو الوبكر كہتے ہيں كہ ميں نے عرض كيا: يارسول اللّٰهُ كَانَ يُتَعَلَّ الم قواب كم لي كے ۔ آپ نے فرمايا: (' فكر نه كر نه يو بن ما لا لله ميں نے عرض كيا: يارسول اللّٰهُ كَانَ يُتَعَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْ يَتَعَلَى اللّٰهِ مِنْ عَلَى اللّٰ ما ہو عرض كيا: يارسول اللّٰهُ كَانَ يُتَعَلَى اللّٰ ما لا للّٰهُ عَلَيْ يَتَعَلَى اللّٰ علي ما لا للّٰهُ كَانَ يَتَعَلَى اللّٰ ما لا حالت ما تھ ہے اللہ اللّٰ ما لاللہ اللّٰ على اللّٰ ما لا اللّٰهُ كَانَ يَتَعَلَى اللّٰ ما لا للّٰهُ كَانَ يَتَعَلَى اللّٰ ما تَحَلَّى اللّٰ ما لاللّٰ على محصور كَانَ يَتَعَلَى اللّٰ ما لاللَّٰ اللّٰ عَلَى مَعْنَ مَعْرِ عَلَى عَلَى اللّٰ ما لاللَّٰ على ما لك كاللَّٰ ما لاللَّا ما لاللَّا اللّٰ اللّٰ كَانَ يَتَعْمَ الللّٰ مَا يُتَعْلَى اللَّٰ مَا يَتَعَلَى عَلَى اللَّاللَّٰ عَلَى عَلَى اللَّٰ مَا يَتَعَلَى اللَّٰ مَا عَلَى مَعْلَى اللَّٰ مَا يَتَعَلَى الَّا مانَ مَعْنَ مَا مَ مَنْ يَتَعَلَى مَعْنَ مَعْنَ ما يَتَكْمَ اللَّٰ عَلَى اللَّٰ مَا يَتَ عَلَى اللَّٰ مَا اللَّٰ مَا اللَّٰ مَا الَّٰ عَلَى اللَّٰ اللَّ معين والوں كو يہيں اللَّٰ عواد اللَّٰ معالَ مَعْرُ مَا تَعْمَالَ مَا مَالَ اللَّٰ مَا يَتَ مَا يَ مَنْ عَلَى مَ مَعْنَ مَا يَكْلَ مَا يَكُو وہ اللَّٰ مَا يَتَ مَكَلَى اللَّٰ مَا يَكُو يَ مَا يَ مَا يَكُونَ يَتَ كَلَّا يَتَ مَعْنَ يَكُونُ عَلَى اللَّٰ مَا يَكُو يَتَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ يَتَ يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ يَكُونَ يَتَ عَلَى مَا يَكُونَ عَلَى مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ يَتَ مَا يَكُونَ مَنْ يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ يَكُونَ يَكُونَ مَا يَكُونَ يَكُونَ يَكُونَ يَكُونَ مَا يَكُونَ يَكُونَ يَكُونَ يَكُونَ مَا يَكُونَ مَا يَكُونَ عَلَى مَا يَكُونَ يَكُونَ مَا يَكُونَ يَكُونَ يَكُونَ مَا يَكُونَ يَكُونَ مَائُ يَكُونَ مَايْنَ مَا ي

رسول اللَّمُنَاطَّيْنِ جب مکہ سے مدینہ ہجرت کے لیے نکلےتو ابو بکرصدیق «لینڈ آپؓ کے ساتھ تھے۔ جو نہی اس بات کی خبر کُفَارِ مَکہ کو ہوئی تو انہوں نے آپؓ کی تلاش شروع کر دی اور اعلان کیا کہ جو کوئی محمد ( مُنْطَقَيْرُم) کو گرفتار

(۱) رواه الشيخان (بحواله ترجمان السنة ُ تاليف مولانا محمد بدر عالم)



10



کرے یاقتل کرد نے تو اسے ایک دیت یعنی سواونٹ کے برابر مال انعام دیا جائے گا۔لوگ انعام کے لالچ میں نکل کھڑ ہے ہوئے۔ سراقہ کوکسی نے بتایا کہ وہ اس طرف گئے ہیں' چنا نچہ وہ گھوڑ ہے پر سوار خفیہ طور پر حضور مُنائین کی تلاش میں نکل پڑا اور حضور مُنائینیز ایک پنچ گیا۔ آپ ابوبکر صدیق کے ساتھ پتھریلی زمین پر تھے۔ ابوبکر صدیق نے دیکھا تو کہا حضور مُنائینیز ایک پنچ گیا۔ آپ ابوبکر صدیق کے ساتھ پتھریلی زمین پر تھے۔ ابوبکر صدیق نے دیکھا تو کہا حضور مُنائینیز ایک چو گیا۔ آپ ابوبکر صدیق کے ساتھ پتھریلی زمین پر تھے۔ ابوبکر صدیق نے دیکھا تو کہا حضور مُنائینیز ایک چو گیا۔ آپ ابوبکر صدیق کے ساتھ پتھریلی زمین پر تھے۔ ابوبکر صدیق آپ نے بددعا دی تو سراقہ کا گھوڑ اپیٹ تک زمین میں دھن گیا۔ وہ گھوڑ ہے سو در گائیز کی ہوڑ گراس کے پاؤں زمین میں دھنے رہے۔ وہ تھو گیا کہ بیآ پئین گیا۔ وہ گھوڑ ہے سے کو دگیا۔ اس نے گھوڑ کو ڈانٹا سے امان چاہی ۔ آپ نے اس کے حق میں دعا کی تو اس کے گھوڑ ہے کے پاؤں زمین سے باہر کھل آئے۔ وہ آپ کامنون ہوا اور وعدہ کیا کہ میں داپس جارہا ہوں' جو کو تی تھی محمد ہو پر چھو گا میں اسے آپ کے بارے میں نہ بتاؤں گا۔ اب آپ نے دوبارہ سفر جبرت شروع کیا۔

سراقہ نے بعدازاں نبی اکرم تکنظیم کی خدمت میں حاضر ہوکراسلام قبول کرلیا۔ آپؓ نے اس سے فرمایا: ''سراقہ اس وقت تیری مسرت کا کیا عالَم ہوگا جب تو کِسر کی کے کنگن پہنے گا!'' حضرت عمر فاروق طلی ﷺ کے دور میں ایران فتح ہوا تو کسر کی کے کنگن خلیفۃ المسلمین کو پیش کیے گئے۔انہوں نے وہ کنگن سراقہ کے ہاتھوں میں ڈال دیے اور کہا: سراقہ اب اُس رت کی تعریف کروجس نے کسر کی کے ہاتھوں سے ریکنگن نکال کرتم جیسے دیہاتی کو پہنادیے۔

نبی اکرم مَنْتَقَنَّتُم کی نرمی اور رافت کے باوجود چند بد بخت اور لعنتی ایسے بھی تھے جو آپ کی بددعا کے مستحق ہوئے۔ایک دفعہ رسول اللہ مَنْتَقَنَّتُم بیت اللہ کے پاس نماز ادا فرما رہے تھے وہاں ایک اونٹ ذنح ہوا' اس کی او جھڑی وہاں پڑی تھی۔ پاس ہی ابوجہل اور اس کے ساتھی بیٹھے تھے۔ ابوجہل کا اشارہ پا کرایک بدنصیب نے وہ غلاظت بھری او جھڑی حضور مَنْتَقَنَّرُ کی پشت پر ڈال دی جب کہ آپ سر سجدے میں ڈالے ہوئے تھے۔ بید دیکھ کر ابوجہل اور اس کے ساتھی قیق کی پشت پر ڈال دی جب کہ آپ سر سجدے میں ڈالے ہوئے تھے۔ بید کھ کر ابوجہل اور اس کے ساتھی قیق کی پشت پر ڈال دی جب کہ آپ سر سجدے میں ڈالے ہوئے تھے۔ بید کھ کر ابوجہل اور اس کے ساتھی قیق کو تی کی پشت پر ڈال دی جب کہ آپ سر سجدے میں ڈالے ہوئے تھے۔ بید دیکھ کر ابوجہل اور اس کے ساتھی قیق کو تی کی پشت پر ڈال دی جب کہ آپ سر سجدے میں ڈالے ہوئے تھے۔ بید دیکھ کر ابوجہل اور اس کے ساتھی قیق کو تی ہوئے ایک دوسرے پر گر رہے تھے۔ رسول اللہ کی تقیق کی بر ستور سجدے میں تھے۔ کسی نے حضرت فاطمہ ڈیٹن کو خبر دی' وہ اس وقت کم سنتھیں' بھاگ کر آئیں اور آپ کے شانوں سے مشرکوں کو بددعا دی: ' 'اے اللہ! قریش سے انتقام لے' ۔ چونکہ ان بد بختوں کو یقین تھا کہ آپ تی تی بادران سے نظل ہو بددعا دی: ' اے اللہ! قریش سے انتقام لے' ۔ چونکہ ان بد بختوں کو یقین تھا کہ آپ تی تَن کو بان پڑا نچر می چو سات لوگ جنگ بدر میں ذلت کی موت مر گئے' جہاں ان کی لاشوں کو تھی شرائی کو یں میں ڈال دیا تھی۔' ( خلاصہ حدیث منتی علی عن ابن مسعور ڈ)

ایک عیسائی مسلمان ہو گیا۔ وہ پڑھا کھا تھا۔ اس نے سورۃ البقرۃ اور آلعمران کی کتابت کی۔ مگر پھر عیسائی ہو گیا اور کہنے لگا جو با تیں میں لکھد یتا تھا محمد ( <sup>من</sup>اطقی<sup>ت</sup>م) وہی با تیں کہتے تھے۔ آپ مُنَاطقی<sup>ت</sup>م نے اس کے لیے

الريل تاجون 2019ء کا

1



بددعا فرمائی: ''اےاللہ!اس کوالیی سزاد ے کہ وہ قدرت کی نشانی بن جائے''۔اللہ تعالیٰ نے اسے موت دے دی۔ جب اس کوقبر میں ڈالا گیا تو قبر نے اسے ہاہر پھینک دیا۔عیسا ئیوں نے اس کی لاش دوبارہ قبر میں ڈال دی گر قبر نے اسے قبول نہ کیا۔عیسا ئیوں نے اسے پھر قبر میں ڈال دیا گراس کی لاش پھر قبر سے باہر تھی ۔ جب تیسر ی باربھی ایسا ہی ہوا تب لوگ سمجھ گئے کہ پیکا م آ دمیوں کانہیں ہوسکتا۔اب انہوں نے اسے یونہی باہر پڑا چھوڑ دیا۔ (متفق علیہ حدیث عن انس بن ما لک کا خلاصہ)

ابولہب نبی اکرم مَنْانَيْنَا کا چاتھا۔ اس کے دونوں بیٹوں ہے آپ مَنَانَيْنَا کی بیٹیوں کا نکاح ہوا تھا۔ جب آپ نے نبوت کا اعلان کیا تو ابولہب آپ کا سخت دشمن ہو گیا۔ اس کے حکم پر اس کے بیٹوں نے آپ مَنَانَيْنَا کی بیٹیوں (زینب اور اُم کلثوم حقظ) کوقبل از رخصتی طلاق دے دی اور آپ کے ساتھ بدتمیزی کی۔ آپ نے بددعا دی: ''اے میرے اللہ اس پر اپنے کُتوں میں سے کوئی کُتا مسلط کردے' ۔ پچھ دنوں کے بعد ابولہب کا بیٹا محتیہ قریش کے ایک قافلے کے ساتھ سفر پر نکا۔ ایک جگھ پڑاؤ کیا۔ وہاں شیر آتا تھا۔ مُحتیبہ نے کہا کہ محمد ( مَنَانَيْنَا کَ ) نے مجھ پر بددعا کی ہے' شیر مجھے کھا جائے گا۔ قاف والوں نے رات مُحتیبہ کو در میان میں رکھا اور باقی لوگ اس کے ارد گرد تھے۔ رات کو شیر آیا۔ سب کے نیچ میں گز رتا ہوا آگ آیا اور مُحتیبہ کا سر کپڑ کر تو ڈ ڈالا۔ (رو اہ ابن تیمیہ فی

ایک قبیلہ کے کُفَار سول اللَّمَنَائِيَنَ کَمَا کَ خَدَمَت مَیں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ ہمارے ساتھ حُفَاظِ قر آن کی ایک جماعت روانہ کر دیجیے جو ہمارے لوگوں کو قر آن سکھائے اور دین اسلام کی تعلیمات سے آشنا کرے۔ آپمَنَائِینَ کُمانِ نے ستر صحابہ کرام ہوئی تو آپ تحت عملین ہوئے اور چاپس دن تک آپ ان کفار پر بددعا کرتے رہے۔ کر دیا۔ آپ مَنَائَینَ کُوفَر ہوئی تو آپ تحت عملین ہوئے اور چاپس دن تک آپ ان کفار پر بددعا کرتے رہے۔ حدیث زیر مطالعہ میں بھی سراقہ انعام کے لالی کے میں آپ مُنَائَینَ کُمان کی ان کفار پر بددعا کرتے رہے۔ پیٹے تک پتھریلی زمین میں دھنس گیا۔ سراقہ کے مقدر نے یا وری کی اور وہ آپ کی دعا ہے اس کا گھوڑا رسول اللَّونَائِینَیْ کُمان کَنَائِین سُکُوٹ تھی ایک کُنائین ہو کا اور کی کہ اور وہ آپ کی دعا ہے اس کا گھوڑ

> اپنے ذاتی اوقات میں سے کم از کم نصف گھنٹہ نکال کر ''بیان القرآن' کے ترجمہ وتر جمانی کا ضرور مطالعہ کریں' آپ یقیناً مستفید ہوں گے۔(ان شاءاللہ!)



12



تذكّر و تدبّر

مِلاكُ التأويل تاليف ابوجعفر احدين ابراتيم بن الزبير الغرناطي تلخيص وترجماني: ڈاکٹرصہيب بن عبدالغفار حسن سُورةُ الانعام

(۹۹) **آیت**۲۵:

﴿ وَمِنْهُمُ مَّنْ يَّسْتَمِعُ الَّيْكَ ۚ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوْبِهِمْ آكِنَّةً أَنْ يَّفْقَهُوْهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُرًا \* وَإِنْ يَّرَوْا كُلَّا آيَةِ لَا يُؤْمِنُوْا بِهَا ﴾ ''اوران میں سے بعض ایسے ہیں جو آپ کی ٹن گُن میں لگےر بتے ہیں'اور ہم نے ان کے دلوں پر پر دے ڈال رکھے ہیں کہ وہ اُسے بچھ پائیں اوران کے کا نوں میں ڈاٹ لگارکھی ہے وہ اگرایک ایک نشانی کو بھی د کچھ لیں تواس پرایمان نہ لائیں گے۔'' اورسورهٔ یونس کی آییت ۲٬۳۴٬ ۳۳ میں ارشادفر مایا: ﴿وَمِنْهُمْ مَّنْ يَسْتَمِعُوْنَ الَيْكَ ۚ اَفَاَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُوْا لَا يَعْقِلُونَ ۖ وَمِنْهُمْ مَّن يَّنْظُرُ الَيْكَ أَفَاَنْتَ تَهْدِي الْعُمْيَ وَلَوْ كَانُوْا لَا يُبْصِرُوْنَ ٣ ''اوران میں سے پچھا یسے ہیں کہ جو آپ کی طرف کان لگائے رکھتے ہیں' تو کیاتم بہروں کو سنا سکتے ہو اگر چہ دہ کچھ بچھ نہر کھتے ہوں؟ اور اُن میں ہے کچھا لیے ہیں جوتمہاری طرف دیکھتے ہیں' تو کیاتم اندھوں کوہدایت دے سکتے ہوا گر چہ وہ نہ دیکھ پاتے ہوں؟'' ملاحظہ فرمائیں کہ پہلی آیت میں فعل ' نیٹ تیم عُن مفرد کی ضمیر کے ساتھ آیا ہے اور دوسری آیت میں '' یَسْتَمِعُوْنَ '' جمع کے صیفے کے ساتھ آیا ہے' حالانکہ دونوں آیتوں کا مدعا ایک ہی ہے اور وہ یہ کہ ان کا سننا بلافائدہ ہے تو سوال بد ہے کہ صار کا بداختلاف کیوں ہے جب کہ مقصد ایک ہے؟ جواباً عرض ہۓ واللّٰداعلم' کہ'' مَن '' کالفظ مفرد کے لیے بھی استعال ہوتا ہے اور تثنیہ اور جمع کے لیے بھی' اور جب بھی بیانفظ استعال ہوگا تو سب سے پہلے اس کا اطلاق گفظی اعتبار سے مفرد پر ہی ہوگا اور' الَّذِیْ '' کی طرح اس کاصلہ یاصفت یا شرط یا استفہام مفرد کے صینح کے ساتھ ہوگا۔ یعنی آپ یوں کہہ سکتے ہیں :''مِنَ النَّامِي مَنْ يَفْعَلُ كَذَا'' (اورلوگوں میں وہ بھی ہے جوابیا کرتا ہے۔ )اور بطورِ استفہام آپ کہہ سکتے ہیں:''مَنْ يَفْعَلُ



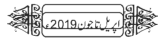
13

حکمت قرآن 🖁 🗫

ذلِلِكَ؟ ( كون ہے جوابیا کرتا ہے؟ )یعنی لفظ کے اعتبار ہے دونوں جگہ فعل مفرد آ رہا ہے اگر چہ معنی کے اعتبار ے بعض دفعہ ایک سے زائد <del>تخص بھ</del>ی مراد ہوسکتا ہے۔ اور بعض دفعہ چونکہ 'مُنْ'' سے مراد ہی جماعت ہوتی ہےاس لیے جملے میں بعدازاں جمع کا صیغہ لایا جاتا ہے تا کہ بیہ معلوم رہے کہ یہاں''مَنْ'' سے مراد جماعت بےفر دِ واحد نہیں۔مثلاً یوں کیے :''مِنَ النَّاس مَنْ يَفُعَلْ حَذَا وَيُخْطِئُونَ فِي ذَلِكَ''(لوگوں میں کچھا پے بھی ہیں جو بیرسب کچھ کرتے ہیں کیکن وہ غلط کرتے ہیں۔) یعنی شروع میں' ڈمَنْ ' صیغہ مفرد کے لیے ہے'لیکن اس کے بعد جمع کا صیغہ لا کرواضح کردیا گیا کہ یہاں مرادجمع ہےمفردتہیں۔ قرآن میں اس کی بہت سی مثالیس ہیں' جیسے ارشا دفر مایا: (أوَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُوْلُ أَمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيُوْمِ الْأَخِرِ ) (البقرة: ٨) ''اورلوگوں میں ہے وہ ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم اللہ پراور یوم آخرت پرایمان لائے۔'' يہاں مَنْ كے ساتھ ' نِقُوْلُ ' 'مفرد كاصيغہ ہے ٰ كَيَن آيت كے آخر ميں كہا ﴿ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِيْنَ ﴿ ﴾ ' 'حالا نكه وہ مؤمن نہیں ہیں۔' یعیض میرجع' ' کھٹم' ' اور صیغہ جع '' موضینینَ '' لا کر واضح کر دیا کہ یہاں مراد جماعت ہے۔ ایک د دسری مثال: ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ إِبِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُّدُخِلْهُ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهِرُ ﴾ (الطلاق: ١١) ''اور جواللّہ پرایمان لایااور نیک عمل کرتار ہاوہ اے جنتوں میں داخل کرے گا کہ جن کے پنچے نہریں بہتی ہوں گی۔'' یہاں یُوْمِن، یَعْمَلْ، یُدْجِلْه، نینوں جگہ مفرد کے صیفے ہیں آخری جملے میں 'ہ ' کی ضمیر مفرد کے لیے ہے۔ پھرفر مایا:''خلِلِدِیْنَ فِیْلَهَا'' وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے۔'' اب یہاں''نحالِدیْنَ''جمع کاصیغہ ہے۔یعنی مراد جماعت ہے نہ کہا یک فر دِواحد!اور ریجھی ہوسکتا ہے کہ ''مَن'' کے بعد تمام صائر مفرد کے لیے ہوں' حالانکہ وہاں بھی کثرت مراد ہو۔ اس کی ایک واضح مثال سور ۃ

البقرة کی۲۰۴ سے ۲۰۶ تک کی بیآیات ہیں: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيٰوةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ ٢ وَهُوَ الَدُّ الخصام

''اورلوگوں میں ہے وہ بھی ہے کہ دینوی زندگی کے بارے میں اُس کا قول تختیج اچھا لگتا ہےاور وہ جو کچھ بھی اس کے دل میں ہے اُس پر اللّٰہ کوگواہ ٹھبرا تا ہے ٔ حالا نکہ وہ بہت بڑا جھگڑ الوہے۔'' ﴿ وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيْهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ \* وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ، ''اور جب وہ زمین میں اقتدار حاصل کرتا ہے تو وہاں فساد پر آ مادہ ہوجا تا ہے اورکھیتی کواورنسل کو ہلاک کر ناشروع کرتا ہے اور اللد فساد کو پسند نہیں کرتا۔''







﴿ وَإِذَا قِيْلَ لَهُ اتَّقِ اللَّهَ آخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ ۖ وَلَبِئْسَ الْمِهَادُ ٢ ''اور جب اس نے کہا جاتا ہے کہ اللہ سے ڈرتو بطورِ گناہ بڑائی کا خیال اے آلیتا ہے' توجہنم اس کے لیے کافی بے اور وہ بدترین ٹھکا نہ ہے۔' د کیھئے یہاں''مَنْ'' کے بعد آٹھ (بلکہ گیارہ: مترجم) ضائر لائی گئیں جو سب کی سب مفرد کے لیے ہیں ٔ حالانکہ یہاں بھی مراد کثرت ہے ٰلیکن دراصل اس آیت میں اصلاً ایک ہی شخص کی طرف اشارہ کیا جار ہا ہے اور وہ ہےالاخنس بن شریق جس میں بیساری صفات پائی گئی تھیں کہ جواس کے لیےموجب جہنم بنیں ۔ (البتہ یہاں چونکہ اس پخص کا نام نہیں لیا گیا اس لیے قرآن کے عمومی اسلوب کے مطابق اس آیت کا عکم عام ہے کیعنی جس شخص میں بھی ایسی رذیل صفات پائی جا ئیں گی'اس کا بھی وہی انجام ہوگا جوالاخنس بن شریق کا ہوا: مترجم ) اوراسي طرح ارشا دفر مايا: ﴿وَمِنْهُمُ مَّنُ يَقُولُ انْذَنُ لِّي وَلَا تَفْتِنِّي ۖ الَا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوْا ۖ وَاِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيْطَةٌ ٢ بِالْكْفِرِيْنَ ٢) (التوبة) ''اوران میں ہے کوئی کہتا ہے کہ مجھےاجازت دیجیےاور مجھے فتنے میں نہ ڈالیے۔ آگاہ رہووہ تو فتنے میں پڑ چکے ہیں'ادرجہنم کا فروں کو گھیر لینے والی ہے۔'' بیآیت ایک منافق الجدین قیس کے بارے میں نازل ہوئی تھی کہ جب اے رسول اللہ مُنَافِی تُوْم نے رومیوں سے غز وۂ تبوک کے موقع پر جہاد کی دعوت دی تھی تو اس نے جہاد سے بھا گنے کے لیے میہ بہا نہ گھڑا تھا کہ مجھے ساتھ نہ لے جائیں'اور وہ اس لیے کہ میں بنوالاصفریعنی رومیوں کی عورتوں کود کچ کرصبر نہ کرسکوں گا۔ اسی طرح کی بیرآیت بھی ہے: ﴿وَمِنْهُمُ مَّنْ عَهَدَ اللَّهُ لَئِنُ اتْـنَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُوُنَنَّ مِنَ الصّلِحِيْنَ، فَلَمَّآ اتلهُمْ مِّنْ فَضْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوْا وَّهُمْ مُّعُرِضُونَ ٢ (التوبة) ''اوران میں ہے وہ بھی ہیں جنہوں نے اللہ ہے عہد کیا تھا کہ اگراللہ نے ہمیں اپنے فضل میں ہے دیا تو ہم یقیناً صدقہ دیں گے اور نیکوکا روں میں ہے ہوجا نیں گے۔اور پھر جب اللہ نے انہیں اپنے فضل ہے نواز اتودہ کنجوی پراُتر آئے اور کنارہ کش ہوتے ہوئے بھاگ کھڑے ہوئے '' ہیآ یت بھی ایک خاص پخص ثغلبہ بن حاطب انصاری کے بارے میں نازل ہوئی۔ [استدراک از مترجم: نغلبہانصاری کے بارے میں روایت اہلِ تحقیق کے نزد یک صحیح نہیں ہے ٔ اس لیے بہتر یہی ہوگا کہ ان کا نام خاص طور پر نہ لیا جائے بلکہ عمومی طور پر کہا جائے کہ بیآ یت ایک منافق کے بارے میں نازل ہوئی۔ ۲ خلاصة كلام بيرهواكه (۱) ''مَنْ'' مفرد' تثنیہٰ جمع سب کے لیے استعال ہوتا ہے۔اگر''مَنْ'' کے بعد سارے صیغے ( فعل ْ ضائر ) مفرد ہی کے ہوں توان کا اطلاق اس شخص پر ہوگا جس کے بارے میں آیت نا زل ہوئی لیکین پھر بھی اس 2019 ي اي يل تاجن 2019 م 15 😽 🖁 حکمت قرآن 层

کااطلاق عمومی طور پر ہوسکتا ہے ٔ جیسا کہ سورۃ البقرۃ کی آیات۲۰۳ تا ۲۰۴ کا بیان ہوا۔ (۲) اگر ''مَنْ'' کے بعد پہلے مفرد کا صیغہ استعال ہولیکن پھر جمع کا صیغہ بھی لایا جائے تو یہ دکھا نامقصود ہوتا ہے کہ یہاں پوری جماعت مراد ہے ٔ صرف ایک شخص مرادنہیں 'جیسے سورۃ الانعام کی آیت ۲۵' سورۃ البقرۃ کی آیت ۸اور سورۃ الطلاق کی آیت ااسے معلوم ہوتا ہے۔

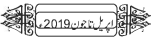
(۳) اگر آیت میں 'مَن' کے بعد شروع ہی میں جمع کا صیغہ آجائے' جیسے سور ہُ یونس کی آیت ۳۲ میں وارد ہوا (وَمِنْهُمْ مَّنْ يَسْتَمِعُوْنَ الَيْكَ \*) تو بھی یہ دکھا نامقصود ہوتا ہے کہ یہاں ایک څخص نہیں بلکہ جماعت مراد ہے۔ یہاں شروع ہی میں جمع کا صیغہ اس لیے لایا گیا کہ آیت کے پچھلے دھے میں کوئی فغل یاضمیر ایسی نہیں ہے جوجمع کے صیغے پر دلالت کرتی ہو۔

اس پر بیاعتراض وارد کیا جا سکتا ہے کہ جیسے سورۃ الانعام میں آیت (۲۴) کے بچھلے جسے میں ﴿وَ جَعَلْنَا عَلَى قُلُوْ بِعِهْمَ اَ حِنَّةً أَنْ يَّفْقَهُوْ ٥ ﴾ لا کرواضح کیا گیا کہ یہاں جماعت مراد ہے مفرد نہیں اسی طرح سورۃ یونس میں بھی تو بعد میں کہا گیا: ﴿افَانَتْ تُسْمِعُ الصَّمَّ ﴾ '' کیا تم ہم وں کو سنا سکتے ہو؟' اور یہ بھی تو جع کا صیغہ ہے کو ان دونوں آیات میں اختلاف کہاں ہوا؟ تو جواباً عرض ہے کہ سورۃ الانعام میں ''عَلَى قُلُوْ بِعِهْمَ '' ایسے ہی ہے جیسے مرادتمام جماعت سامعین ہے اس کے بالمقابل سورۃ یونس میں لفظ الصَّمَّ ( ہم ہے ) سے مراد ہے مرادتمام جماعت سامعین ہے اس کے بالمقابل سورۃ یونس میں لفظ الصُمَّ ( سم ہوں کہ مراد ہے حسے کہا جاتا ہے : زید نعم الو جل' زید' کیا ہی اچھا آدمی ہے' تو یہاں بھی جنس رجال مراد ہے میں ہول کہ یہ کہ تو ہو صرف آدمی ہوں ایک

گویا یہاں پر نبی تُنَائِیْنَمَ کوسلی دی جارہی ہے کہ ہبرے جو کہ بمجونہیں پاتے' آ پکوانہیں سنانے کا مکلّف قرار نہیں دیا گیا ہے' اور بیلوگ بھی اسی جنس سے تعلق رکھتے ہیں اوراسی لیے آ پ ان تک نہیں پہنچ سکتے' اور یوں دونوں آیتوں کے صفمون میں اختلاف دیکھا جاسکتا ہے۔

پھرا گریہ کہا جائے کہ' نُمَن'' کا اطلاق زیادہ تر جماعت پر ہوتا ہے (یعنی اس کے بعد اگر مفرد کا صیغہ لایا جائے تو اکثر جماعت ہی مراد ہوتی ہے ) تو سورۂ یونس میں' نَمَن'' کے بعد جمع کا صیغہ لانا ان صورتوں میں سے ہے جو بہت قلیل پائی جاتی ہیں — تو کیا دجہ ہے کہ ایک قلیل صورتِ کلام کواختیا رکیا گیا؟ ہم جواب میں عرض کریں گے کہ یہ دونوں صورتیں فصاحت سے خالی نہیں ہیں' اور ایسانہیں ہے کہ ایک صورتِ کلام قلیل ہوتو وہ فصاحت کے مقام سے گر جائے سیبو یہ نے اس پر یوں سرخی جمائی ہے: ''باب اجراءِ ہم صلہ من و خبرہ'' — ''باب'بابت مَنْ کا صلہ اور اس کی خبر'

اور پھر واضح کیا کہ' مَنْ'' سے مرادا گر دوخص ہوں تو ''اَلَّذِینَ'' کی طرح اس کا صلہ بھی تثنیہ میں ہو گا اورا گراس سے مراد جمع ہوتو اس کا صلہ بھی' 'اَلَّذِینَ'' کی طرح ہو گا'جیسے آیت سور ہ یونس: ﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ يَسْتَمِعُوْنَ اِلَيْكَ \* ﴾ ( گویا کلام اس طرح ہے: وَمِنْهُمُ الَّذِیْنَ يَسْتَمِعُوْنَ اِلَيْكَ )اور پھر سیبو یہ نے اس پر مثالاً یہ شعر ذکر کیا ہے: ع





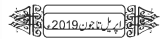


تَعَالَ فَإِنْ عَاهَدْتَنِي لَا تَخُوْنُبِي نَكُوْنُ مِثْلُ مَنْ يَا ذِيبٌ يَصْطَحِبَان '' آ جااورا گرتو مجھ سے یہ معاہدہ کر ہے کہ مجھ سے خیانت نہ کرے گا توابے بھیڑ ئے! ہم ان دوا شخاص کی طرح ہوجائیں گے جوایک دوسرے کے مصاحب ہوں۔'' ( دیوان فرز دق ) یہاں' مَنْ'' کے بعد تثنیہ کا صیغہ لایا گیا' گویا' مَنْ'' ہے مراد ہے اَلَّلْذَانِ ای طرح مَنْ سے مراد مؤنث ہوتواس کے بعد' آلتی'' کی طرح مؤنث کاصیغہ لایا جا سکتا ہے' جیسے کہا جائے: مَنْ حَامَتُ أُمُّكَ، وَاَ يَثْهِنَّ حَامَتُ' ادراسی طرح سورۃ الاحزاب کی بیہ آیت مؤنث کے صیغے ہے بھی قراءت کی گئی ہے : ﴿ وَمَنْ تَقُنُتُ مِنْكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُوْلِهِ ﴾ (آيت ٢١) اس ساری تفصیل سے معلوم ہو گیا کہ سورۃ الانعام میں 'مَنْ یَسْتَمِعُ اِلَیْكَ '' کے بعد جمع کے صیفے لاکر واصح کیا گیا تھا کہ یہاں جمع ہی مراد ہےاورمفردنہیں'اورسورۂ پوکس میں مّنْ کےفورأبعد جمع کاصیغہ لا نااس لیے ضروری تھا کہ اس آیت کے بقیہ حصے میں جع کا صیغہ نہیں آ رہا تھا' اس لیے مناسب تھا کہ مَنْ کے فوراً بعد '' يَسْتَمِعُوْنَ إِلَيْكَ '' كَهِدَرواضح كرديا جائے كه يبال مَنْ سےمراد جماعت بے مفرد نہيں۔والتّداعكم ! (۱۰۰) آیت:۲۹ ﴿ وَقَالُوْ ٓ اِنْ هِيَ اِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوْثِيْنَ ﴾ '' پیصرف اور صرف ہماری دنیوی زندگی ہےاور ہم دوبارہ اٹھائے نہیں جا <sup>ن</sup>یں گے۔'' اورسورة المؤمنون ميں ارشا دفر مايا: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوْتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْغُوْثِيْنَ؟ '' بیصرف اور صرف ہماری دنیوی زندگی ہے' ہم مرتح ہیں اور جیتے ہیں اور ہم دوبارہ اٹھائے <sup>ز</sup>ہیں جانیں گے۔'' اورسورة الجاثيه ميں ارشا دفر مايا: ﴿ وَقَالُوْا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوْتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ \* ﴾ (آ يت ٢٢)

﴿ وَقَالُوا مَا هِمَ اللاحْمَاتُ اللَّذَيا نَمُوَتَ وَنَحَيَّا وَمَا يَهْلِكُنَا اللَّهُ اللَّهُو مُ ﴾ ( أيت ٢٣) ''اورانہوں نے کہا کہ بید(زندگی) صرف ہماری دنیوی زندگی ہے'ہم مرتے ہیں اور جیتے ہیں اور ہمیں ہلاک نہیں کرتا مگرز ماند۔''

یہاں سوال کرنے والا سوال کر سکتا ہے کہ نینوں آیات کا حاصل ایک ہے کہ کفارنے اخروی زندگی کا انکار کیا' دوبارہ اٹھائے جانے کا انکار کیا' لیکن باقی دونوں سورتوں میں ﴿ نَمُوْتُ وَ نَحْيَا ﴾ کا اضافہ ہے اور سورۃ الجاثیہ میں ایک اور بات کہی گئی کہ ﴿ وَمَا یُہْلِکُنَا اِلَّا اللَّہُوُ <sup>ع</sup>ُ کیکن ﴿ وَمَا نَحُنُ بِمَبْعُوْثِیْنَ ﴾ کا ذکر نہیں ہے' تو اس کی کیا وجہ ہے؟

جواباً عرض ہے کہ سورۃ الانعام کی مٰدکورہ آیت سے پہلے صرف ان کے ایک ہی ادعاء کا ذکر ہوا ہے جو دوبارہ اٹھائے جانے کاا نکار ہے۔ آیت ۲۷ ملاحظہ ہو:

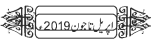






﴿وَلَوْ تَرْسَى إِذْ وُقِفُوْا عَلَى النَّارِ فَقَالُوْا يَلَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِايْتِ رَبِّنَا وَنَكُوْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ٢ ''اور کاش کہتم دیکھوجب وہ آگ کےاو پر کھڑے کیے جا ُ کس گے تو وہ کہیں گےا بے کاش ہمیں لوٹا ما جا تا تو پھرہم اپنے رب کی آیات کاا نکار نہ کرتے اورا یمان لانے والوں میں سے ہوجاتے ۔'' گویاان سے یوں کہا جار با ہے کہتم لوگ اٹھائے جانے کااوراخروی زندگی کاا نکار کرتے رہے اوراس سے زیاد ہ ان کی کوئی اور بات بقل نہیں کی گئی' اس لیے آیت ۲۹ میں انہی دونوں با توں کا حوالہ دینا مناسب تھا۔ اور جہاں تک سورۃ المؤمنون کی آیت کاتعلق ہےتو اس سے قبل ذکر کیا گیا کہ کیےاللہ کے رسول انہیں ایمان لانے کی طرف بلاتے رہے کیکن انہوں نے رسولوں کا مٰداق اڑایا' بیدکہا کہ وہ بھی ہماری طرح صرف اس د نیوی زندگی کوگز ارر ہے ہیں ان کے الفاظ یہ تھے: ﴿ مَا هٰذَا الَّهُ بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ لَيَ كُلُ مِمَّا تَأْكُلُوْنَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُوْنَ 🗃 ﴾ '' پیخض (لیعنی رسول) تمہار ے جیسا ایک بشر ہی تو ہے' وہی کھا تا ہے جسے تم کھاتے ہواور وہی پیتا ہے جيےتم يتبتے ہو۔'' اب جبکہان کے کلام میں بھی طوالت تھی کہ جس کی بنا پر وہ اپنی قوم کے بیوقوف لوگوں کورسول کی مخالفت پر آ مادەكرر بے نتے تواكلي آيت ميں' نَمُوْتُ وَمَحْيَا'' كااضا فدبھى مناسب تھا۔مطلب بدتھا كہ ہم ميں ہےا يک جماعت مرتی ہےتوایک جماعت زندہ رہ جاتی ہے۔ اور بیقر آن کااسلوب ہے کہ جہاں بظاہرتکراردکھائی دیتی ہے وہاں یا تو مزیدافادہ ہوتا ہے یا کسی بھی معنی کوکلمل کیا جار ہا ہوتا ہے یاکسی کی بات پر بات رکھی جاتی ہے' یعنیٰ تکرار بغیر کسی فائد ے کے نہیں ہوتی ۔ اب رہی سورۃ الجا ثیہ کی آیت' تو بیہ کفار کی بدعقید گی کی طرف اشارہ کررہی ہے کہ کا ئنات میں کوئی فاعل مختار نہیں ہے ٰبلکہ ز مانے کے تصرفات ہی ہےلوگ ہلاک ہوتے ہیں' تو نہ صرف انہوں نے اخروی زندگی کا انکار کیا' ہلکہ اس بات کا بھی انکار کیا کہ مخلوقات کی اجل ایک معین وقت کے لیے ہے اور جب اللہ جا ہتا ہے تو اس کے ارادے اور تقدیر سے موت داقع ہوتی ہے' اور پھر وہ ایک قدم اور آ گے بڑھ گئے اور رسولوں کے سامنے سینہز ورپی کرتے ہوئے بیہ مطالبہ کرنے لگے کہ اگرتم سچے ہوتو پھر ہمارے آباءواً جدادکوزندہ کرکے دکھاؤ۔ ﴿ انْتُوْا بِإِبَابَآئِنَا إِنْ خُنْتُهُ صَدِقِيْنَ۞﴾ `` لا وُبهار بے اجداد کوا کرتم تیے ہو!`` اب چونکہ ان کی کٹی اضافی با تنیں ہیان ہوئی ہیں اس لیےان کے تذکر ہے میں اضافی کلمات کا آیا مناسب تھا۔ (۱۰۱) آیت ۱۳۲ اور ۲۰: (وَمَا الْحَلِوةُ الدُّنْيَآ الَّا لَعَتْ وَّلَهُوْ \* (آيت ٣٢) ''اورد نیوی زندگینہیں ہے مگرکھیل اور سامان غفلت۔'' ﴿ وَذَرِ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوا دِيْنَهُمْ لَعِبًا وَّلَهُوًا وَغَرَّتْهُمُ الْحَيْوةُ الدُّنْيَا وَذَكِّرْ بِمآنُ تُبْسَلَ نَفْسٌ ي بن تا يون 2019 م 18 🔫 🖁 حکمت قرآن 📲

بِمَا كَسَبَتُ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ وَلِيٌّ وَّلَا شَفِيعٌ ؟ (آيت ٤٠) · · اور چھوڑ دوان لوگوں کوجنہوں نے اپنے دین کوکھیل کوداور سامانِ غفلت بنا ڈالا ہےاور دینوی زندگی نے انہیں دھوکے میں ڈال رکھا ہے'اور آپ انہیں اس قر آن سے نصیحت کرتے رہیں کہ مبادا کوئی نفس اپنے کرتو توں میں ایسا گھر جائے کہ اللہ کے سوانہ اس کا کوئی دوست رہے نہ سفارش ۔'' اورسورة الاعراف ميں ارشا دفر مايا: ﴿قَالُوْآ إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَفِرِيْنَ۞ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوُا دِيْنَهُمُ لَهُوًا وَلَعِبًا وَّغَرَّتْهُمُ الْحَيوةُ الدُّنْيَا ؟ ( آيت ٥٠ ٢٥) ''اور وہ (جنتی لوگ ) کہیں گے کہ اللہ نے ان دونوں چیز وں (یعنی جنت کا کھانا اور پینا ) کو کفار پر حرام قرار دے دیا ہے' کہ ان لوگوں نے اپنے دین کوسا مانِ غفلت اورکھیل کود بنالیا تھا اور دینوی زندگی نے انہیں دھوکے میں ڈال رکھا تھا۔'' اورسورة العنكبوت ميں ارشاد ہوا: (آ يَتَ الْحَادِةُ الْحُادِةُ اللَّانَيَآ الَّا لَهُوُ وَالْعَبُ عُنَا (آ يت ٢٢) ''اور بید نیوی زندگی کیا ہے۔وائے لہوولعب کے۔'' اورسورة القتال (سورة محمَّهُ) ميں ارشادفر مايا: (آيتَما الْحَلِوةُ الدُّنْيَآ لَعَتْ وَلَهُوْ \* (آيت ٣٢) <پیشک د نیوی زندگی کھیل ہے اورلہو ہے۔' اورسورة الحديد ميں ارشادفر مايا: إغْلَمُوْا أَنَّمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَّلَهُوْ ﴾ (آيت ٢٠) · · جان لو که د نیوی زندگی کھیل ہے اورلہو ہے۔ ' یہاں بدیہی طور پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا دجہ ہے کہ سورۃ الانعام کی دونوں آیتوں میں اور پھرسورۃ محمد اورسورۃ الحدید میں لعب ( کھیل کود ) کا ذکر پہلے ہے اور لھو ( سامانِ غفلت ) کا ذکر بعد میں ہے ٔ اورسورۃ الاعراف اورسورۃ العنكبوت ميں اس كا برعكس ہے' كہ پہلے لھو كا ذكر ہےاور پھر لعب كا \_بطور وضاحت ہم عرض کرتے ہیں کہ دوالفاظ کے درمیان اگر واوعطف آتا ہے تو ضر وری نہیں کہ اس میں تر تیب بھی ملحوظ ہو'لیکن چونکہ بیالفاظ اللّٰہ کی کتاب میں وارد ہوئے ہیں اس لیے کسی لفظ کا پہلے آنا یا بعد میں آنا کوئی نہ کوئی وجہ رکھتا ہے۔ اب ان آیات میں' لَعِب'' کا ذکر پہلے ہے تو دُنیوی زندگی میں طبعی طور پرکھیل کود کی عمر پہلے آتی ہے بچہ کھیل کو د کر جوان ہوتا ہے' لیکن اگر بیکھیل کودیا اس کے ساتھ کسی اور لایعنی مشغلے کا بھی اضافہ ہو جائے تو انسان پھرا گلے مر صلے میں داخل ہوجا تا ہےاور وہ ہے' لھو ''لیجنی غفلت کا مرحلہ ُوہ اللہ تعالٰی کی آیات میں غور وفکر کرنے سے غافل ہوجا تا ہےاوریوں اپنی ہلاکت کا سبب خود بنتا ہے جیسے کہ اللہ تعالیٰ نے ارشادفر مایا: ﴿وَلَقَدُ ذَرَانًا لِجَهَنَّمَ كَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ﴾ (الاعراف:١٧٩)







''اورہم نےجہنم کے لیے بہت ہےجنوں اورانسانوں کو پیدا کیا ہے۔''

اب اگر بیدلوگ اند هوں بہروں کی طرح عقل سے کام نہیں لیتے ' غفلت میں زندگی گزار دیتے ہیں جانوروں کی طرح زندگی بسر کرتے ہیں'اپنی خواہشات کے اسیر ہو کے رہ جاتے ہیں کہ جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: ﴿ اَدَءَ یُتَ مَنِ اتَّحَدَ اِللَّهَ لَهُ هُواللَّهُ مَلْ (الفرقان: ٢٢)' کیا دیکھاتم نے اس کو جس نے اپنی خواہش کو اپنا خدا بنا لیا؟' اور پھر جب انسان اس حالت کو پہنچ جاتا ہے تو پھر سورۃ الا نعام کی دوسری آیت کے بموجب نبخی کو حکم ہوتا ہے کہ ایسے لوگوں سے کنارہ کتی کی جائے فر مایا: ﴿ وَذَرِ الَّذِيْنَ اتَّحَدُوْا دِيْنَهُمْ لَعِبًا کے بموجب نبخی کو حکم ہوتا ہے کہ ایسے لوگوں سے کنارہ کتی کی جائے فر مایا: ﴿ وَذَرِ الَّذِيْنَ اتَّحَدُوْا دِيْنَهُمْ لَعِبًا اس د نیوی حقیقت کو ان آیات میں بتایا گیا ہے'اور مقصد میہ تنہ ہی کرنا ہے کہ د نیوی زندگی ایک دھو کہ ہے'اور انسان کو اس د فومی حقیقت کو ان آیات میں بتایا گیا ہے'اور مقصد میہ تنہ ہی کرنا ہے کہ د نیوی زندگی ایک دھو کہ ہے'اور انسان کو اس د دھو کے میں نہیں آنا چا ہے۔ سورۃ الانعام کی آیات کے بعد سورۂ محد میں بھی یہی الفاظ' 'الیَّمَا' کے اضافے کے ساتھ د ہرائے گے: ﴿ اِنَّلَ الْاحَمَا وَ اللَّاسَ الَّلَ لَعَنَ وَ قَلَهُوْ ﴾ اور اس سے قرامایں

 إِنّا يَتُهَا الَّذِينَ امَنُوْ ا اطِيْعُوا اللَّهُ وَاطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَلَا تَبْطِلُوْ ا اعْمَالَكُمْ ) إِنَّ الَّذِينَ تَحْفَرُوْ ا وَصَدَّوُ ا عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ ثُمَّ مَاتُوْ ا وَهُمْ تُحْفَارٌ فَلَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ) (محمد) ``ا ا ايمان والو! الله كا طاعت كرواوررسول كى اطاعت كرواورا بنا المال كوضائع نه كرو بشك من لوگوں نے كفركيا اور الله كرات سے روكا پھروہ حالتِ كفريل مر كے تو الله برگزان كى مغفرت نبيں كر كار'

اس کے بعد سورۃ الحدید میں اسی تر تیب کے ساتھ یہی آیت آ رہی ہے : ﴿ اِعْلَمُوْا اَنَّمَا الْحَلَيوۃُ الدُّنْيَا لَعِبَّ وَّ لَهُوْ ﴾ ( آیت ۲۰) اور یہاں بھی اہلِ ایمان کو بتایا جارہا ہے کہ انسانی عمر کی ابتدا کے احوال کیا ہیں اورانتہا کہاں ہوتی ہے۔ آغاز کھیل کود سے ہوتا ہے اور پھر غفلت کے طاری ہو جانے کا مرحلہ آ جا تا ہے۔مقصود یہی ہے کہ اس غفلت کواپنے او پر حاوی ہونے سے روکا جائے۔

 قرار دیا ہے' کیونکہ وہ زیادہ تر لھوولعب میں مشغول رہے اور اپنی خواہشات کے اسر رہے۔ اب رہی سورۃ العنکبوت کی آیت تو اس آیت سے قبل کی آیت ملاحظہ فرما نمیں: ﴿ وَلَئِنْ سَالَتَهُمْ مَّنْ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَدْضَ وَسَخَّو الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُوْلُنَّ اللَّهُ عَلَى (آیت الآ)' اور اگرتم ان سے حَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَدْضَ وَسَخَّو الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُوْلُنَّ اللَّهُ عَلَى (آیت الآ)' اور اگرتم ان سے پوچھو کہ کس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا اور سورج اور چاند کو خرکیا تو وہ کہیں گے اللہ نے !'' سوال وجواب اسی سے کیا جاتا ہے جو تھیل کو دے مرحلہ سے گزر چکا ہواور سن تکلیف میں داخل ہو چکا ہو اور اس قابل ہو چکا ہو کہ اس سے حیاب و کتاب کیا جائے اور اس کی کوتا ہیوں پر اس کا محاسبہ کیا جائے ۔ اس لیے مناسب تھا کہ یہاں بھی پہلے''لہو'' کا تذکرہ کیا جائے کہ جوان کے قبول چق میں مانے بنا اور 'لَغِب'' کا ذکر بعد میں ہو 'جو ڈیوی زندگی کے اعتبار سے تو پہلے تھا لیکن حساب و کتاب کے لحاظ سے چونکہ اس کا تعلق نہ بنا تھا اس

(۱۰۲) **آیت**۳۳:

﴿ وَلَلدَّارُ الْأُخِرَةُ حَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ مَا فَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ›'اوراً ٹروی گھر بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جنہوں نے تقویٰ اختیار کیا 'تو کیا تم عقل نہیں رکھتے !'' اور سورة الاعراف میں ارشاد فرمایا : ﴾ وَالدَّارُ الْأُخِرَةُ حَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ مَا فَلَا تَعْقِقُلُونَ ﴾ » اور سورة يوسف ميں ارشاد فرمايا : » اور سورة يوسف ميں ارشاد فرمايا : وَلَدَارُ الْأُخِرَةِ حَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَقَوْا مَا فَلَا تَعْقِقُلُونَ ﴾ » اور سورة يوسف ميں ارشاد فرمايا : » اور سورة يوسف ميں ارشاد فرمايا : » اور آخروں گھر بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جوتقو کی اختيار کرتے ہيں تو کيا تم عقل نہيں رکھتے !'' پار سورة يوسف ميں ارشاد فرمايا : » اور آخروں گھر بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جوتقو کی اختيار کرتے ہيں تو کيا تم عقل نہيں رکھتے !'' پار سفر ين ارشاد فرمايا : » اور آخروں گھر بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جوتقو کی اختيار کرتے ہيں تو کيا تم عقل نہيں رکھتے !'' ما اور سورة يوسف ميں ارشاد فرمايا : » اور آخروں گھر بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جوتقو کی اختيار کرتے ہيں تو کيا تم عقل نہيں رکھتے !'' مولک از الْا خورة خيرة لللَّذِينَ اللَّقُونَ الْقُونَ صَلْحَار مَعْدَى الْحَدِينَ مَعْرَبْ مُعْرَبْ بِينَا مُوں کے ليے جوتقو کی اختيار کر تے ہيں تو کيا تم عقل نہيں رکھتے !'' » اور آخروں تر مالا خير ہوں کہ ما ہوں کہ ما ہوں کہ اور موں کے ليے جوتقی ہو کے نو کيا تم عقل نہيں رکھتے !'' کیا ہے بیہاں خین سوالات پيدا ہوں کہ صاحبِ کتاب'' درّة التر بل' ' نے ان آيات کا تذکرہ اپنی کتاب میں نہیں ا

- (۱) سورة الانعام ميں فرمايا : ﴿وَلَلدَّارُ الْأَخِرَةُ ﴾ جو كه لام قتم ك ساتھ ہے اور سورة الاعراف ميں ﴿وَالدَّارُ ﴾ بغيرلام كے ہے۔
- (۲) کمپہلی دوآ یتوں میں''الاٰخِرۃ''بطورِصفت کے وارد ہوا ہے اور سور ہُ یوسف میں بطورِ مضاف الیہ ﴿وَلَدَادُ الْاٰخِرَةِ ﴾
- (۳) پہلی دونوں آیات کے آخریں ارشاد فرمایا: ﴿لِلَّذِيْنَ يَتَقَوُّنَ ﴾ اور سور ، یوسف کے آخریں ارشاد فرمایا: ﴿لِلَّذِيْنَ اتَّقَوْا ﴾

21

مربع المربع ا



(وَمَا الْحَلُوةُ الدُّنْيَآ إِلَا لَعِبٌ وَّلَهُوْ \*

یہاں' نما'' نافیہ کے بعد جواسلوب اختیار کیا گیا ہے وہ کسی چیز کومؤ کد بنانے کے لیے استعال ہوتا ہے۔ جیسے کو کی شخص میہ کہے: مَا الْمَالُ الَّا الْابِلُ''سوائے اونٹ کے اور تو کو کی سرے سے مال ہی نہیں' 'یعنی اونٹ ہی حقیقی مال ودولت ہے اور اس کے علاوہ کو کی مال نہیں ۔

اوردوسرى بات بير بى كەبداسلوب بيان اس طرح كاب جہال قتم كھا كركوئى بات بيان كى جارى ، مؤتو يہاں مناسب تھا كە ' المدار الأخوة ` كابيان بھى قىميد حرف سے شروع ، يوتا ' اس ليے يہاں لام قتم لايا گيا اور فرمايا : ﴿ وَلَلدَّارُ الْأُخِرَةُ حَيْرٍ ﴾ گويا بيكہا جار باب : وَ اللَّهِ لَلدَّارُ الْأُخِرَةُ حَيْرٌ ' اللّه كَقْتم سورة الاعراف كى آيت سے قبل ايسا كوئى اسلوب بيان نہيں تھا۔ صرف بيكہا گيا تھا: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعُدِهِمْ حَلُفٌ وَّرِثُوا الْكِتَبَ يَانَحُدُوْنَ عَرَضَ هٰذَا الْأَدْنَى ﴾ ( آيت الا

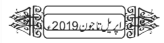
سامان کے لینے میں مصروف ہو گئے ۔'' اور یہاں چونکہ کوئی قسمیہ ضمون نہ تھا اس لیے صرف ﴿ وَالدَّادُ الْأَخِرَةُ حَيْرُ ﴾ کہنے پراکتفا کیا گیا۔

دوس سوال کا جواب بیہ ہے کہ پہلی دونوں آیات میں ' الدَّادُ الْآخِرَة ' صفت موصوف کی حیثیت سے آیا ہے' اس لیے کہ ان دونوں آیات سے قبل دنیوی زندگی کا صفت موصوف کی حیثیت ہی سے ذکر آیا ہے۔ سورة الانعام کی آیت سے قبل ارشاد فرمایا: ﴿ وَقَالُوْا اِنْ هِمَ اِلَاَ حَیاتُنَا الدُّنْيَا ﴾ تو اس کے بالمقابل ﴿ وَ لَلدَّادُ الْأَخِرَةُ ﴾ کہا گیا اور سورة الاعراف سے قبل ارشاد فرمایا: ﴿ فَحَکَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ حَلُفٌ وَّ رِثُوا الْکِتَبَ یَا حُدُوْنَ عَرَضَ هذا الْاَدُنْلَى ﴾ یہاں ' الْاَدُنْلَى '' سے مراد' الدنیا '' ہوتو اس کے بالمقابل (وَ لَلدَّادُ الْأَخِرَةُ ﴾ کہا یوسف کی آیت سے قبل ایسا کوئی ذکرنہیں ہے تو اس کے بالمقابل کہا : ' وَ اللَّادُ الْأُخِرَةُ ''اور چونکہ سور ة

اور تیسرے سوال کا جواب یہ ہے کہ سورۂ یوسف کی آیت سے قبل کی آیت ملاحظہ فرما ئیں: ﴿ اَفَلَمْ یَسِیْرُوْا فِی الْأَدْضِ ﴾ (آیت ۱۰۹)'' کیاوہ زمین میں نہیں چلے پھرے؟''حاصل کلام ہیہے کہ ان لوگوں نے اپنی جانوں پرظلم کیا تو ہلاک ہوئے'لیکن اگروہ تقویٰ اختیار کرتے تو نجات پالیتے۔ یہاں ماضی کے احوال کا تذکرہ ہے'اس لیے' لِلَّذِیْنَ اتَّقَوْا'' بھی ماضی کے صیغے کے ساتھ لایا گیا۔واللہ اعلم!

(۱۰۳) **آیت**۲2:

﴿وَقَالُوا لَوُلا نُزِّلَ عَلَيْهِ ايَةٌ مِّنْ رَّبِّهِ \*﴾ ''اورانہوں نے کہا کہ اس پر اس کے رب کی طرف سے کوئی آیت کیوں نہ نازل ہوئی ؟'' اور سورۃ العکبوت میں ارشاد فر مایا: ﴿وَقَالُوْا لَوُلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ ايْتٌ مِّنْ رَّبَةٍ \*﴾ (آيت ٥٠)

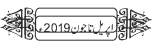






''اورانہوں نے کہا: کیوں نہاس پراتریں آیات اس کے رب کی طرف ہے؟'' سوال ہیہ ہے کہ جب دونوں آیتوں کا مقصود ایک ہی ہے تو پہلی آیت میں'' آیڈؓ ''مفرد کے صیغے سے اور دوسری میں' 'آیات ''جمع کے صیغے سے کیوں لایا گیا؟

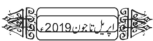
جوا بأعرض ہے کہ' لَوْ لاَ '' اُس وفت لا یا جاتا ہے جب کسی کام پرابھار نامراد ہؤ اور میکلّم اُس وفت بیراندا نِ بیان اختیار کرتا ہے جب کسی ایسے کام پر اکسا نامقصود ہو جب بہت ہی اہم ہو یا اسے اولیت حاصل ہویا اس کے بغیر کام پورا نہ ہوتا ہو۔سورۃ الانعام کی مٰدکورہ آیت سے قبل چندایسی نشانیاں ذکر کی گئی تھیں جوددتّتِ نظراورتفکّر و تد ترکی مختاج تھیں' جیسے آسمان اور زمین کا پیدا کیا جانا' تاریکیوں اورنو رکا بنایا جانا' ان لوگوں کے انجام کی *طر*ف اشارہ جنہوں نے جھٹلایا تھااور سرکشی اختیار کی تھی۔اب یہ نشانیاں چونکہ ان کی سمجھ سے باہرتھیں اس لیے وہ ایک ایسی نشانی کے طالب ہوئے جو چونکا دینے والی ہواورزیا دہ بالغ نظری کی محتاج نہ ہو جیسے صالح عایظ کی اونٹنی ۔اور اس وجہ سے ان کے کلام میں ایک تو صرف ایک نشانی کا مطالبہ کیا گیا اور دوسرے اس کے لیے'' نُزِّنَ '' (یعنی تشدید کے ساتھ ) کا صیغہ لایا گیا جس میں تا کید پائی جاتی ہے۔ان کے اس مطالبے کی تا ئید سورۃ الاسراءاور سورۃ الفرقان کی ان آیات سے بھی ہوتی ہے جن میں ایسے مطالبات کوبصراحت بیان کیا گیا ہے ۔ فرمایا: ﴿ لَنُ نُّوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوْعَا، آوْ تَكُوْنَ لَكَ جَنَّةٌ مِّنْ نَّخِيلٍ وَّعِنَبٍ فَتُفَجّرَ الْأَنْهُرَ خِلْلَهَا تَفْجِيرًا (الاسراء) ''ہم ہرگز بچھ پرایمان نہ لائمیں گے جب تک کہتم ہمارے لیے زمین میں سے ایک چشمہ بچاڑ کر نہ دکھا دؤ یا یہ کہتمہارے پاس تھجورا درانگور کا باغ ہوا درتم اس میں نہریں چھاڑ کر دکھا دو۔'' اورسورة الفرقان ميں ارشادفر مايا: (أَوْ لَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلْئِكَةُ أَوْ نَرْى رَبَّنَا ﴾ (آيت ٢١) ''ہمارےاد پرفر شتے کیوں نہیں اتارے جاتے یا ہم اپنے رب کو کیوں نہیں دک<u>ھ</u> یاتے!'' تواس کے جواب میں اللہ تعالٰی نے ارشاد فر مایا: < قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادِرٌ عَلَى أَنُ يَّنَزِّلَ ايَةً وَلَكِنَّ اكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢ (الانعام) '' کہہد یجیے(اےمحد شکانیڈی!) بےشک اللّٰدا یک نشانی اتارنے پر قادر ہے کیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔'' یعنی وہنہیں جانتے کہ آگے کیا ہوگا' اگرنشانی اتاری گئی اور پھر بھی وہ ایمان نہ لائے تو پھرفوراً انہیں پکڑا جائے گااور ویسے ہی ہلاک کردیا جائے گا جیسے کہ پچچلی قومیں ہلاک ہوئی تھیں اوران میں سے ایک قوم صالح تھی ۔ اور اس بات کی طرف اس سورت میں پہلے ہی تنبیہہ کی جا چکی تھی' فرمایا: (وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَّقُضِى الْأَمُرُ ثُمَّ لَا يُنْظَرُونَ) (الانعام) ''اورا گرہم نےفرشتہا تاردیا ہوتا تو کام ہی تمام ہوجا تااور پھران کوقطعاً مہلت نہلتی۔'' اور پھراس آیت میں'' نُوزِّل'' کوتشدید کے ساتھ اور لفظ آیڈ کو مفرد لا نا وہ مفہوم عطا کرتا ہے جوان کا مقصد تھا۔







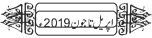
اور بیہ بھی واضح رہے کہ کسی نشانی کا اُتارا جانا یا نہ اتارا جانا اللہ کی حکمت کے تابع ہے وہی جانتا ہے کہ کس کو ہدایت نصیب ہوگی اورکون گمراہی کا راستہ اختیار کرے گا اور بیر کہ کون ان نشانیوں میں نظّر وتد تر ہے کا م لے گا اور پھر ہدایت کا راستہ اختیار کر ےگا۔ اب رہی سورۃ العنكبوت کی آیت تواس ہے قبل اور بعد' 'آيات '' جمع کے صفح ہے آئی ہیں ۔ فر ماما: ﴿بَلْ هُوَ النَّ بَيِّنتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوْتُوا الْعِلْمَ ﴾ (آيت ٣٩) \*\* بلکہ وہ تو تھلی تھلی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے سینوں میں جنہیں علم دیا گیا۔ '' اورفو رأبعدارشا دہوا: ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِالْتِنَا اللَّا الظَّلِمُوْنَ ﴾ \*\*اور ہماری نشانیوں کا انکارنہیں کرتے مگر خلالم لوگ۔'' اور مذکورہ آیت کے فور أبعدارشا دفر مایا: ﴿قُلْ إِنَّهَا الْأَيْتُ عِنْدَ اللَّهِ ﴾ (آيت ٥٠) '' کہہد یجیے کہ بے شک نشانیاں تواللہ کے پاس میں ۔'' صاف ظاہر ہے کہ جب''آیات'' کا لفظ جمع کے صینے سے بار بار وارد ہور ہا ہے تو یہاں مذکورہ آیت میں بھی جمع کے صیغے ہے'' آیات'' لا نا مناسب تھا نہ کہ مفرد کے صیغے سے'اور دوسر کی بات بیہ کہ یہاں سورۃ الانعا م کی ما نند پہلے کوئی دھمکی آ میز تہدید کی کلام نہیں آیا ہے کہ''نُوِّلَ'' تشدید کے ساتھ لایا جاتا' بلکہ اس کا بغیرتشدید كَ ٱلْنُولَ ''كَهَا جانا بْنَ مَناسب تَهَا' واللَّداعَكُم ! (۱۰۴) **آیات** ۲٬۴۳٬۷٬۹ لَقُلْ أَرَءَ يُتَكُمُ إِنْ آتَـٰكُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ آتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ تَدْعُوْنَ أِنْ كُنتُمُ طدقين ٢ <sup>د</sup> کہہد یجیۓ کیاتم غور سے نہیں دیکھتے 'اگرتم پراللہ کاعذاب آ پنچے یا قیامت کی گھڑی آ جائے تو کیاتم اللہ کے سوائسی کو یکارو گے ؟ (بتاؤ) اگرتم تیج ہو!'' ﴿ قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِنَّ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوْبِكُمْ مَّن اللَّهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ﴾ <sup>د</sup> کہہ دیجیۓ کیا دیکھاتم نے اگر اللہ تمہاری ساعت اور بصارت کو چھین لے اور تمہارے دلوں پر م**برلگا** وے نواللہ کے سواکون سامعبود ہے جو مہمیں وہ لاکردے دے؟'' ﴿قَلْ اَرَءَ يُتَكُمُ إِنَّ اتَّحْمُ عَذَابُ اللَّهِ بَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الظّٰلِمُوْنَ ٢ '' کہہ دیجیۓ کیاتم نےغور کیا' اگرتم پراللہ کا عذاب اچا تک آجائے یا علان یہ طور پڑ تو پھر کون ہلاک ہوگا سوائے ظالموں کے؟'' اورسورۂ یونس میں اس سے متی جلتی آیت ہے:







تو جس طرح یہاں بار بارعبرت کی نگاہ ہے دیکھنے کے لیے کہا گیا ہے ایسے ہی سورۃ الانعام کی آیات میں بھی تكرار سے توجہ دلا نامقصود ہے۔ اب رہا خطاب کے بعد ضمیر خطاب کا لانا (اَدَءَ یُتَحُمْ) تو بیا یسے ہی ہے جیسے کسی سوتے ہوئے شخص کو جنجھوڑا جائے یاانتہائی غفلت کے شکارڅخص کوزبان کے تا زیانوں سےلاکارا جائے ۔ ملاحظہ فر مائیں کہ اس آیت یے قبل ان کا یہ وصف بیان ہوا تھا: ﴿وَالَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِاليِّنَا صُمٌّ وَّبُكُمْ فِي الظُّلُمْتِ ﴾ (آيت٣٩) ''اورجن لوگوں نے ہماری آیات کو تھٹلایا وہ تو ہم ہےاور گو نگے ہیں' طرح طرح کی تاریکیوں میں ڈ وبے ہوئے ہی۔' تو اُن کو پھر بڑی تا کید سے ضیحت کرنا مطلوب تھا کہ جیسے ایک بہرے اور گو نگے کو کی جانی چا ہیے۔ پھر جب اس شدتِ کلام سے نصیحت ہوگئی تو اگلی آیت میں تا کید کی حاجت نہ رہی' اس لیے خطاب میں معمول کی طرح '' 'رَبَّهِ چَنْهُمْ'' کے صغے سے خطاب کیا گیا'اورا یک ایسی بات سے نصیحت کی گئی جو عام مشاہدے میں آتی ہے' فرمایا: ﴿إِنْ أَحَدَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَٱبْصَارَكُمْ ﴾ (آيت ٣٦) '' اگراللَّهُ تهماري ساعت اور بصارت كوا چِک لے۔' اور پھر جب تھیحت کوئی انداز سے اجا گر کر دیا گیا تو دوبارہ پھرعذاب کا اور بدترین جزا کا ذکر کیا۔ یہاں پھرضمیر خطاب (اَدَءَ یْنَتَکْمْہ) لا کرتا کیدیر تا کید کی حاربی ہے۔گویا جونصیحت پکڑنے سے بھا گ رہا ہے اس پریار بارکوڑے برسانے کاعمل جاری ہے شاید بیرکہ وہ گمراہی سے باز آ جائے۔ ہمارےاس بیان میں تمام باتوں کا جواب آ گیاہے۔ اب رہی سورۂ یونس کی آیت تو اس کا سیاق وسباق بھی ملاحظہ فر مائیں' وہاں اس ہے قبل کسی بہر ے گوئےگے كاذكر مبين ب صرف اتناكها تها: (أَقُلْ مَنْ يَرُزُفُكُمُ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ اَمَّنُ يَتَمْلِكُ السَّمْعَ والْأَبْصَار.....) '' کہہد یجیۓ کون ہے جوتمہمیں آ سمان سے اورز مین سے رزق پہنچا تا ہے یا کون ہے جو (تمہاری ) سماعت ادرآ تکھوں پر پورااختیاررکھتاہے؟'' اوراس کے بعد کی آیات — یعنی انہیں نصیحت کے مختلف انداز کے ساتھ مخاطب کیا گیا اوراب آخر میں صرف عذاب سے ڈرا نا ہاقی رہ گیا تھا' کہ اگر پیچلی ضیحت کارگرنہیں ہوئی تو پھرعذاب کا ڈراوا بی باقی رہ جائے گا'اس لیے یہاں آخر میں ' اُدَءَ یشم' ' کے صیغے سے خطاب ہی مناسب تھا' تا کید کی ضرورت نہ تھی واللَّد اعلم ! (تتمّہ: کتاب کی اگلی نوسطور میں' 'اَرَءَ یْتَکُمْ '' میں فَعْل کے ساتھ میم متصل لانے کی نحوی بحث کی گئی ہے۔ خلاصه کلام مد ہے کہ ایسا کرنا صرف وہاں جائز ہے جہاں فعل کا معنی ظن ہو جیسے ظننڈ ی تحسیب اوران کے ساتھ فَقَدتُ اور عَدِمتُ بھی شامل ہیں۔ یہاں'' دِ ایتُ'' چونکہ رؤ یہ قلبیہ کے معنوں میں ہے اس لیے یہاں بھی ایسا کرنا جائز ہوا'لیکنعوماً جائز نہیں۔) ﷺﷺ 26







فهم القَرآن

ترجمهٔ قرآن محید



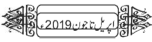
افادات: حافظ احمد يار مرحوم ترتيب وتدوين: لطف الرحمٰن خان مرحوم سدورة التوبية آيات اتا ٢

بَرَاعَةٌ مِن اللهِ وَرَسُولَمَ إِلَى الَّذِيْنَ عَهَرَ تَمْ مِنْ الْمُشْرِكِيْنَ هُ فَسِيُحُوْا فِي الْأَرْضِ أَرْبِعَة ٱشْهُرِ وَاعْلَمُوْا آتَكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى اللهِ وَٱنَ الله مُخْزِى الْكَفِرِيْنَ وَإَذَانَ مِّن اللهِ وَرَسُولُهُ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَبِّ الْأَكْبَرِ آنَ الله بَرِيْءٌ مِّنِ الْمُشْرِكِيْنَ لَا وَرَسُولُهُ فَإِنْ تَبْتَمُ فَهُو حَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَوَلَيْتَمْ فَعَنْهُ وَآَنَ الله بَرِيْءٌ مِنْ الْمُشْرِكِيْنَ لَا فَوَانُ تَبْتَمُ فَهُو حَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَوَلَيْ تَعْرَفُهُ وَانَ تَوَلَّيْ تَعْرَ اللهُ بَرِيْءَ مِن اللهُ مُوَلَيْنُ فَوَانَ تَبْتَمُ فَهُو حَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَوَلَيْ يَعْمَ اللهُ مَرْعَيْنَ اللهُ بَرِيْ عَنْ الْمُشْرِكِيْنَ أُعْلَمُوا فَوَانَ تَتَكُمُ عَيْرُ مُعْجَزِى اللهِ عَنْ اللهِ عَالَهُ وَالْنَا اللَّذِيْنَ عَلَى لَعْنَ اللهُ مُوَا الْنَ فَوَانَ تَتَكُمُ عَيْرُ مُعْجَزِى اللهِ عَنْ يَعْمَ الْحَدْمُ فَا عَلَيْ وَالَنَا اللَّذِيْنَ عَلَى اللهُ مُولَى اللهُ عُورَى اللهِ عُورَيْ وَالَنَ يَن يُظْاهِرُوا عَكَنَا اللهُ يُحِنَّ الْمُشْرِكِيْنَ مُعَنَّعُهُمُ إِلَى اللَّذِيْنَ عَلَى لَمْ الْمُشْرِكِيْنَ شُوهُمُ إِنَّالَهُ وَكَرُولُ يَظْاهِرُوا عَلَيْكُمُ الْحُمُولُ الْمُعْتَقُولُ الْعَنْ اللهُ اللَّذِيْنَ عَالَ الْكُولُونَ الْعَالَانَ اللهُ يُحِنَّ اللهُ اللَّذَيْنَ اللهُ عُولُمُ الْحُنُولُ الْكَمُولُ الْتَعْهُ مُنْ عَقْنَ اللهُ عُولُولُ الْعَالَيْ وَلَهُ مُنْ اللَهُ عُولُولُهُ وَيَعْرُونُ عَنْ وَاللَّوَالَقَ اللهُ عَنْ وَالْعَنْ وَالْتُعَامِ وَا اللهُ عُولُولُهُ الْمُنْ عَائِنَ اللَّهُ عُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عُولُولُ الْعَامُ وَا وَا عَنْ اللَهُ عُولُولُونَ اللَّهُ مُولُولُ الْعَالَى اللَهُ عَنْ اللَهُ عَوْنَ اللَهُ عَنْ اللَهُ اللَّهُ مُوالَعُونَ اللَّهُ عَلَى الْعُنُولُ عُنُوا اللَّعُولُونَ الْمُعُولُ وَا اللَهُ وَا وَالْتَالَقُولُولُهُ الْعُنُولُ الْحَالَةُ عُنُولُ اللَهُ عَنْ الْلُعُولُ الللَّا الْحَامُ وَالْحُولُ الْعُنَا اللَّهُ عُنْ عُولُ مُولُولُهُ الْعُنْتُ اللَهُ الْتُعْتَ مُ عَنْ الْمُعْتَ وَقُولُ مُولًا وَالْعُنُولُولُولُ اللَّالَا الْعَامُ اللَّعَامُ الْنُوالَةُ الللَهُ عُولُ الْنُولُولُ مُولُولُ الْعُولُولُ الْ

<u>س ی ح</u> سَاحَ يَسِيْحُ (ض) سَيْحًا:(1) پانی کا زمين پر بہنا زمين پر چلنا پھرنا۔(۲) عبادت کے ليے پھرنا۔

سِٹ ( فعل امر ) : تو چل پھر \_ زیر مطالعہ آیت ۲ \_ سَائِٹ ( اسم الفاعل ) : عبادت کے لیے پھر نے والا روزہ دار \_ ﴿ اَلتَّائِبُوْنَ الْعَبِدُوْنَ الْحَمِدُوْنَ

التسائِيحُوْنَ» (التوبة: ١١٦) ''توبہ کرنے والے عبادت کرنے والے حمد کرنے والے روزہ رکھنے والے ''







ر ص د

رَصَدَ يَرْصُدُ (ن) رَصْدًا : گھات میں بیٹھنا۔

دَصَدٌ (اسم الفاعل ك مفہوم ميں صفت ): (واحد جمع مذكر مؤنث سب كے ليے يكساں آتا ہے ) گھات ميں بيٹھنے والے۔ ﴿ فَمَنْ يَسْتَمِعِ الْأَنَ يَجِدُ لَهُ شِهَابًا دَّصَدًا۞ (الحِن) '' پس جوكان لگائے گااب تو وہ پائے گااپنے ليےا يک گھات ميں بيٹھا ہواا نگارہ۔'

مَرْصَدٌ (اسم الظرف) : كمات لكان كى جكد زير مطالعداً يت ٥-

مِرْصَادٌ (مِفْعَالٌ کے وزن پراسم الآلہ): گھات میں بیٹھنے کا آلہ پھر گھات لگانے کی مستقل جگہ کے لیے آتاہے۔ ﴿إِنَّ جَهَنَّهُ كَانَتْ مِرْصَادًا ۞﴾ (النہا)'' بِشَلِ جَہْم ہے گھات لگانے کی ایک مستقل جگہ۔''

، مُسَلَّحَة (العال) اِرْصَادًا : گھات لگانے کے لیے کسی کو بٹھانا' نگران مقرر کرنا۔ ﴿وَارْصَادًا لِّمَنُ حَادَبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ قَبْلُ \* (التوبة: ١٠٧) ''اورنگران مقرر کرنے کواس کے لیے یعنی اس کی طرف سے جس نے لڑائی کی اللہ سے اور اس کے رسول سے اس سے پہلے۔'

**توکیب**: ( آیت ۱) ''بَرَاءَ قُ'' خبر ہے۔ اس کا مبتدا محذوف ہے جو کہ ''طخدہ ''ہوسکتا ہے۔ ( آیت ۲) ''اَزْبَعَةَ '' پرنصب اس کے ظرفِ زمان ہونے کی وجہ سے ہے۔ ( آیت ۳) ''اَذَانَّ '' کا مبتدا بھی محذوف ہے جو کہ 'طذا ''ہوسکتا ہے۔ 'وَ رَسُوْلُهُ '' کی رفع بتار ہی ہے کہ بیمبتدا ہے اور اس کی خبر ''بَرِیْ عَ'' محذوف ہے۔

ترجمه: بَرَآءَةٌ : (بياعلان) براءت م مِنْ اللهِ : الله كَاطُوف س وَرَسُوْلِمَ : اوراس كرسول كى طرف سے الَى الَّذِيْنَ : ان لوگوں كے ليے جن سے عُهَدْتُمْ : تم نے معاہدہ كيا فَسِيْحُوْا : پُس چل پُحرلو فَسِيْحُوْا : پُس چل پُحرلو اَزْبَعَةَ ٱشْهُو : جارميني اَزَّ بَعَةَ ٱشْهُو : حارميني والے نہيں ہو والے نہيں ہو

وَاَنَّ :اور بیرکہ مُخْزِی الْکُفِرِیْنَ: کافروں کو رسوا کرنے والا ہے مِّنَ اللَّهِ :اللَّہ کی طرف سے اِلَی النَّاسِ :لوگوں کے لیے



28

2019 ي ايريل تاجن 2019 و

كَفَرُوا : كَفَرْكِيا اللَّا الَّذِيْنَ : سوائے ان کے جن سے مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ :مشركوں ميں سے لَمْ يَنْقُصُوْ كُمْ: انہوں نے كمي نہيں كى تم سے وَّلَمْ يُظَاهرُونا : اورانہوں نے مددنہیں کی أَحَدًّا : كَسَى أَيك كَي بَعْنِ إلَيْهِمْ : ان سے اللي مُدَّتِهِمْ : ان كى مدت تك يُحِبُّ : يسند كرتا ب فَاذًا : كَم جب الْأَشْهُوُ الْحُوْمُ بْحَتر م (لِعِنْ بِناه والے ) مِهني الْمُشْرِكِيْنَ :مشركوںكو وَجَدْتُمُوْهُمْ : ثم يا وَان كو وَاحْصُرُوْهُمْ : اور كَمِروان كو لَهُمْ : ان کے لیے فَانْ : پِھراگر وَاَقَامُوا : اور قَائَم كرس وَابْعَا : اوراداكرس

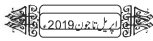
2019 ابريل تاجن 2019

29



فوت 1: آیت میں '' ج اکبر' کی اصطلاح آئی ہے' اس کو سمجھ لیس ۔ ذوالحجہ کی مقررہ تاریخوں میں جوج کیا جاتا ہے' اسے ج اکبر کہتے ہیں اور عمر کو'' ج اصغ'' کہتے ہیں ۔ کسی سال اگر یوم عرفہ جعبہ کے دن ہوتو بعض لوگ اسے ج اکبر کہتے ہیں ۔ بیا صطلاح یقیناً غلط ہے' کیکن اس کی فضیلت سے کسی کوا نکارنہیں ہے۔ عرب لوگ اسے'' اجتماع سعدین'' کہتے ہیں اور اس کا احتر ام کرتے ہیں ۔ کسی سال اگر عید جعبہ کے دن ہوتو اسے بھی ''اجتماع سعدین'' کہتے ہیں اور اس کی فضیلت کے بھی قائل ہیں ۔

موجودہ صورتحال کا مجھے کم نہیں ہے کیکن چند سال پہلے تک سعودی عرب میں مقامی لوگوں پر بد پابندی تقی کدان میں سے کوئی شخص نج کر لیتا تھا تو آئندہ پانچ سال تک وہ ج نہیں کر سکتا تھا' تا کہ باہر سے آ نے والے حاجوں کے لیے تلح بکن اور سہولت ہو کیکن جس سال اجتماع سعد بن ہوتا تھا' اس سال بد پابندی اٹھا لی جاتی تھی۔ فوت آ: آیت ۵ میں تعکم دیا گیا ہے کہ مشر کوں کو جہاں بھی پا و' انہیں قتل کر دُ انہیں پکر دُ انہیں تھیر واور ہر جگہ ان کے لیے گھات لگا کر میٹھو۔ اسلام کے مخالفین' اسلام کوا یک انتہا پیندا ور تشد د پند مذہب قرار دینے کے لیے اس آیت کا بہت حوالہ دیتے ہیں۔ جب ان کی توجہ اس بھی پا و' انہیں قتل کر دُ انہیں پکر دُ انہیں تھی وا ور ہر جگہ ان تر طبقی ہے کہ ''جب چناہ کے میں کہ مشر کوں کو جہاں بھی پا و' انہیں قتل کر دُ انہیں پکر دُ انہیں کھی وا ور ہر جگہ ان سرط بھی ہے کہ ''جب چناہ کے میں دول سلام کے مخالفین' اسلام کوا یک انتہا پندا ور تشد د پند مذہب قرار دینے کے لیے اس شرط بھی ہے کہ ''جب چناہ کے معنی نوٹس کے چار مہینے گز ر جا کیں'' تو وہ کہتے ہیں کہ پھر بھی بیخت زیا وہ اور تشد د ہر مط بھی ہے کہ ''جب چناہ کے معنی نوٹس کے چار مہینے گر ر جا کیں'' تو وہ کہتے ہیں کہ پھر بھی بیخت زیا دی اور تشد د



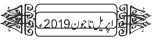




ہوئے تھے تو رجب کا مہینہ تھا اور مدینہ واپس آئے تو رمضان کا مہینہ تھا۔ اس سفر میں پورے پچاس روز صَرف ہوئے ۔ میں دن تبوک میں قیام اور تمیں دن آمد ورفت میں ۔

سورة التوبیتین خطبوں پر مشتمل ہے جو وقفہ وقفہ سے یکے بعد دیگر نے نا زل ہوئے ۔ سب سے پہلے رکوع ۲ کی ابتدا سے رکوع ۹ کے اختتام کی آیات رجب ۹ ھا میں نا زل ہو کمیں ۔ اُس وقت رسول اللّٰهُ تَأَيْنَةُ الْحَرْوہُ تبوک کی تیار کی کر رہے تھے۔ اس میں اہلِ ایمان کو جہاد پر اُکسایا گیا ہے اور ان لوگوں پر ملامت کی گئی ہے جو غز وہ تبوک میں شرکت سے جی چرار ہے تھے۔ اس کے بعد رکوع ۱۰ سے سورہ کے آخر تک کی آیات غز وہ تبوک سے والی پر نازل ہو کمیں۔ ان میں پچھ کلڑ سے ایسے بھی ہیں جو انہی ایا م میں مختلف مواقع پر اتر ے اور سب سے آخر میں ' سورہ کے آغاز سے رکوع ۵ کے آخر تک کی آیات ذکی القعد ۹ ھا میں مختلف مواقع پر اتر ے اور سب سے آخر میں ' سورہ دیا گیا کہ اگر اسلام ان کے لیے قابل قبول نہیں ہے تو جہاں ان کا جی چا ہے چلے جا کمیں اور کر کو کی کو اور رہنے کا نوٹس دیں۔ ساتھ ہی مسلمانوں کو حکم دیا گیا کہ نوٹ کی مدت گز ر نے کے بعد مشرکوں کو واور کی کو کر کا چل کی کر بااختیار حاکموں کے حوال کر دو۔ ان کے سامنے اگر ان کا جی چا ہے چلے جا کمیں اور کر کی کا لا تھ خالی کر بااختیار حاکموں کے حوال کر دو۔ ان کے سامنے اگر ان کا مشرک ہونا ثابت ہوگیا کو کو قتی کو کہ کے ایک ر

کوچار مہینے کا نوٹس دو کہ یا تواپنی حرکتوں سے باز آ جا مَیں یا اپناسارا مال و دولت لے کراپنے آ قاؤں کے دلیں میں منتقل ہوجا مَیں' ورنہانہیں قتل کیا جائے گا۔اب فیصلہ کریں کہ کون صحیح الد ماغ انسان اسے سخت زیا دتی اورتشد و



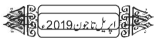




والاحکم قرارد ےگا' اِلا بید که اس کی نیت میں فتور ہو کسی ریاست میں رہتے ہوئے بیرونی طاقتوں سے ساز باز کر کے ریاست کے خلاف ریشہ دوانی کرنے والے مجرموں کو جو سزادی جاتی ہے اوران کے ساتھ عملاً جو سلوک ہوتا ہے وہ پوری دنیا جانتی ہے۔ایسے مجرموں سے اسلام نے جو فراخ دلانہ سلوک کیا ہے اس کی کوئی ایک مثال بھی پوری تاریخ انسانیت سے دیناممکن نہیں ہے۔ پھر بھی الزام اسلام پر ہے کہ میتشدد پسند ہے۔ناطقہ سربگر یباں ہے' اسے کیا کہیے!

كَيْفَ يَكُوْنُ لِلْمُشْرِكِيْنَ عَهْمٌ عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ رَسُولُهَ إِلَّا الَّذِيْنَ عَهَدَ تَمْ عِنْدَ الْمَسْعِدِ الْحَرَامِ فَهَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيْمُوْا لَهُمْ أِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُتَقِينَ ٥ كَيْفَ وَانْ يَتْظَهُرُوْا عَلَيْكُمْ لا يَرْقَبُوْا فِيكُمْ إِلَّا وَلا ذِمَّةً \* يُرْضُوْنَكُمْ بِأَفْوَاهِمِمْ وَتَأْلى قُلُوْبُهُمْ \* وَآكَتُرُهُمْ عَلَيْكُمْ لا يَرْقَبُوْا فِيكُمْ إِلَّا وَلا ذِمَّةً \* يُرْضُوْنَكُمْ بِأَفْوَاهِمِمْ وَتَأْلى قُلُوْبُهُمْ \* وَآكَتُرُهُمْ فَسِقُوْنَ أَ الْمُتَقَامُوا لَكُمْ أَوَّلا ذِمَةً \* يُرْضُوْنَكُمْ بِأَفْوَاهِمِمْ وَتَأْلى قُلُوْبُهُمْ \* وَآ فَسِقُوْنَ أَ الْمُتَرَوْا بِالَيْتِ اللَّهِ ثَبْنًا قَلِيلًا فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِهِ \* إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُوْ يَعْمَلُوْنَ ٥ لا يَرْقَبُوْنَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَةً \* وَأُولَكَ هُمُ الْمُعْتَدُوْنَ ٥ فَإِنْ تَأَبُوْ وَانَ تَكْمُوْا الصَلوة وَاتَوُا التَّلُوة فَاخُوا نُكُمْ فِي التِيْنِ \* وَنُفَصِلُ اللَّايتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُوْنَ وَانْ تَكْتُوْا الصَلوة وَاتَوُا التَّذُوة فَاخُوا نُكُمُ فَى التِيْنِ \* وَنُفَصِلُ اللَايتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ وَانْ تَكْتُوْا الصَلوة وَاتَوْ اللَّيْكُونَ وَى الاَتَعْلَى فَالَكُمْ فَا الْتَعْمُ وَالَعْهُ الْعَالَةُ مَا يَعْهُوا الْقَعْمُ مَا يَعْهُوا الْتَعْمَرُونَ وَالْتُكُمُونَ الْمُعْبُونَ الْعُمْرَةُ وَالْتُكُونَ وَانْ تَكْتُونُوا الصَلْعَا وَقُومِ يَعْلَمُ وَلَوْ عَمْ عَلَى مَا يَعْمَرُ اللَّهُ وَالْتَعْذَى الْعَالَيْ اللَّهُ وَالْتُعْمَرَة وَالْتُكُمُ مَا يَعْتُوا الْعَنْ وَالْعَالَا الْمُولَى وَانْ تَعْتَوْهُمُ بَعُنُ وَقُولَتُ لَعُمْ يَعْتَعُونَ وَالَكُمُ وَالْحُونَ عَلَى مَنْ يَتَعْمُونَ الْنَا عُنْ عَنْهُمُ وَالْتُنْ وَالْتُنَا لَمُ وَاللَّهُ عَلَى اللَهُ وَعَنْتُنَا الْعَالَالْ الْنَا عَنْ عَائَنَ لَعْهُ مُوا الْتَعْمَا مُونَ الْعُمُونَ وَنَ الْكُنُونَ وَقُولُو فَيْعَوْنَ الْمُونَ الْعَمْ وَا الْعُنْتُ الْمُ الْعُنُونَ الْعُنْعُونَ الْعُنُونَ الْتَعْتَكُونَ الْتَعْتَعُونُ الْعُولَ الْعَالَهُ وَلَقُونُونَ الْعُنُونَ عَنْ عَلَى وَالْنَا عُونَ وَالْعَنْهُ مُ مَا يَعْتَكُمُونَ وَالَنْ عَالَقُونَ الْعُونُونَ الْعُنُونُ وَالْعَا الْعُنُونَ الْعُنُولُ

نَمَ مَدُمَّ مَدُمَّ (ن) ذَمَّا : کسی کی مذمت کرنا 'برا بھلا کہنا۔ مَذْمُوْمٌ (اسم المفعول) : مذمت کیا ہوا۔ ﴿ فَتَقْعُدَ مَذْمُوْمًا مَّخُذُوْلًا ﴾ (بنی اسراء یل) '' نَیْجَنَّا تو بیچر ہے گاملامت کیا ہوا' دھنکارا ہوا۔'







1.10

כקק

ذِمَتَةٌ اليي ذمه داري يا عهد جس كو يوراكرنا قابل مذمت ، و زير مطالعه آيت ۸ -

ش ف ی

شَفی يَشْفِي (ض) شِفَاءً : کوئی مرض دورکر کے صحت دینا شفادینا۔ زیر مطالعہ آیت ۱۴۔ شِفَاءٌ (اسم ذات بھی ہے):صحت یابی شفا۔ ﴿فِيْهِ شِفَآءٌ لِّلنَّاسِ ﴾ (النحل:٦٩)' اس میں شفا ہے لوگوں کے لیے''

قلاكلیب : ( آیت ۷ ) ' نَفَمَا اسْتَقَامُوْا ' میں 'مَا ' نظر فیہ ہے۔ ( آیت ۸ ) ' نَکَیْفَ ' کے بعد پچھلا پورا جملہ ` يَكُونُ لِلْمُشْرِكِيْنَ عَهْدٌ ' محذوف ہے۔ ( آیت ۱۱)' فَإِخُوانُكُمْ ' خبر ہے اور اس کا مبتدا' ہُمْ ' محذوف ہے۔ (آیت ۱۹۔ ۱۵)'' فَاتِلُوْ هُمْ ''فعل امر ہے۔ اس کا جوابِ امر ہونے کی وجہ سے آگ' یُعَذِّبْ، یُخْز، يَنْصُرْ، يَشْفِ ''اور''يُذْهِبْ ''مجز وم ہیںاوران کے ساتھ واؤعاطفہ ہیں' جبکہ 'وَيَتُوْبُ اللّٰہُ'' کاواؤعاطفه ہیں بلكهاستينا فيهب كيونكير يتوث ' مجز ومنهيں ہوا ہے۔

33



وَاَقَامُوا : اورقائم كري وَإِيَّوْا : اورادا كرس فَاِخُوَانْكُمْ : تو(وہ)تمہارے بھائی ہیں وَنُفَصِّلٌ : اور ہم كھول كھول كربيان كرتے ہيں لِقَوْمٍ : ايس لوگوں كے ليے جو وَإِنْ : اوراكُر اَيْمَانَهُمْ : اين قسموں كو وَطَعَنُوْ إ: اورطعنه دي فَقَاتِلُوْ ١ : تَوْتُم جَنَّكَ كَرُو النَّهُمْ : بِے شِک وہ لوگ (ایسے) ہیں لَهُمْ :ان کے لیے يَنْتَهُوْنَ : بازاً حائين لاَ تُقَاتِلُوْنَ : تم جنَكَ بيس كرو 2 نَّكَثُوْا : جس نے توڑا وَهَمُّوْا :اوراراده كيا وَهُمْ : اورانہوں نے اَوَّلَ مَرَّةٍ: بِہل مرتبہ

ل تاجون 2019







شرائط ہیں۔ اس آیت میں پہلی شرط کی نشاند ہی کرنے کے لیے لفظ قِبّال کے بجائے لفظ جِعَاد کافعل ماضی لایا گیا ہے۔ اس فرق کو بجھنے کے لیے لفظ جبھاد کا پورامفہوم واضح ہونا ضروری ہے۔

جہاد کا مطلب ہے سمی مقصد کے لیے جِدّو جُہد کرنا' جبکہ قرآن کی ایک اصطلاح کے طور پر اس کا مطلب ہے اللّٰہ تعالیٰ کی رضاجو ٹی کے لیے جدو جہد کرنا' اور قرآن میں یہ لفظ عوماً اسی مفہوم میں آیا ہے' خواہ'' فی سبیل اللّٰہ'' کے الفاظ لفظاً مذکور ہوں یا نہ ہوں ۔ اس کے تین مرحلے ہیں ۔ پہلا مرحلہ یہ ہے کہ انسان اپنے نفس کے ساتھ جدو جہد کر کے اسے اللّٰہ تعالیٰ کے احکام کی پابند کی کا عاد کی بنائے ۔ اسے جہاد مع النفس کہتے ہیں اور رسول اللّٰہ تُنْ یَنْبِیْ نِ اِسَ اللّٰہ عَلَٰہ کُور ہوں یا نہ ہوں ۔ اس کے تین مرحلے ہیں ۔ پہلا مرحلہ یہ ہے کہ انسان اپنے نفس کے ساتھ جدو جبد کر کے اسے اللّٰہ تعالیٰ کے احکام کی پابند کی کا عاد کی بنائے ۔ اسے جہاد مع النفس کہتے ہیں اور رسول اللّٰہ تُنْبَیْنِیْ اِسِ اِن کُواللّٰہ کی اطاعت کا عاد کی بنا کے بعد انسان کو مطمئن نہیں ہو جانا چا ہے' بلکہ اب دوسروں کو چنہ میں نہ سے ایک ساتھ کہ ایک ہوں کہ بلہ ایک ایے ایہ تعان کی معاد کی بنا کے ایک میں مواجات کے بلہ میں ایس کہتے ہیں اور رسول

جہنم سے بچانے کے لیے اسلام کی دعوت وتبلیغ کی جدو جہد میں حصہ لینا چاہیے۔اس میں اپناوفت ٔ اپنی صلاحیت اور اپنا پییہ صرف کرنا چاہیے۔ یہ جہاد فی سبیل اللہ کا دوسرا مرحلہ ہے اور ریفرضِ عین نہیں بلکہ فرضِ کفا یہ ہے۔ ( دیکھیں النساء: ۹۵ نوٹ ۲ )۔ پھر اگر ضرورت پڑ نے تو اسلام کی سربلندی کے لیے جنگ میں حصہ لینا چاہیے۔ سیہ جہاد فی سبیل اللہ کا تیسرا مرحلہ ہے اور اسے قتال فی سبیل اللہ کہتے ہیں۔ ریبھی فرضِ کفا یہ ہے ڈال یہ کہ اسلامی حکومت کے امیر کی طرف سے نفیرِ عام ( General Mobilisation ) کا حکم ہو۔ رسول اللہ کا نیڈ کا نیڈ کا نے زمانے میں تمام غزوات میں شرکت فرضِ کفاریتھی' سوائے غزوہ تبوک کے جس میں شرکت فرضِ عین ہوگئی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ اس میں شرکت نہ کرنے والوں سے باز پرس ہوئی تھی۔

مَاكَانَ لِلْمُشْرِكِيْنَ أَنْ يَعْمُرُوْا مَسْعِدَ اللَّهِ شَهِدِيْنَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ بِالْلَفُوْ أُولَىكَ حَبِطَتُ اعْمَالُهُمُ ۖ وَفِي التَّارِ هُمْ خَلِدُوْنَ ۞ إِنَّهَا يَعْمُرُ مَسْعِدَ اللَّهِ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْكُو وَاقَامَ الصَّلُوةَ وَإِنَّى التَّارِ هُمْ خَلِدُوْنَ ۞ إِنَّهَا يَعْمُرُ مَسْعِدَ اللَّهِ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْمُؤْوَا مِنَ الْمُهْتَدِيْنَ مَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْعِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْمُؤْوَا مِنَ الْمُهْتَدِيْنَ مَعْلَتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْعِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْمُؤْوَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ٥ مَعْلَتُمُ سِقَايَةَ الْحَاجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْعِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْمُؤْوَا فِنَ الْمُؤْ وَهَاجَدُوْ أو جَهَدُوْ فَى التَّابِ وَاللَّهُ مَائِيلَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا لَعْذَى وَاوَالَكَ هُمُ الْفَابِزُوْنَ هِ يَبْتَوْنَ عِنْدَ اللَّهِ عَامَوالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ الْقُومِ الْظَلِمِيْنَ اللَّهِ لَي يَن وَاوَالَكَ هُمُ الْفَابِزُوْنَ وَيْ مَنْ اللَهُ مِنْ يَنْ اللَّهُ فَرُو الْمَا عِنْ اللَّهِ فَي الْمَالِكَ مُنُ وَالْهِمُ وَالْعَمْرُ أَعْلَكُ هُمُ الْفَابِزُوْنَ هِ يُعَالَكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَنْ الْعَنْ وَلَعْ مُنْ الْمَالِي فَيْ الْعَائِقُونَ الْمَالَكُونُ اللَّة فَيْ عَنْ اللَّهِ مُوالَكُونُ الْعَائِونَ وَعَمَنْ الْعَنْ الْلَهِ مُ الْعَالَمُ مُوالَعُ وَالْوَلَكَ مُوالَعُهُ مَنْ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَهُ عَنْ اللَهُ عَائَةُ الْمَائِونَ الْحَامِ وَيَعْتُ الْمَا الْمَا عَنْ الْلَهِ مُولَا لَهُ مَا الْعَائِنَ اللَهُ مُوالَعُهُ وَالَعْهُ وَعَالَةُ الْمُنْعَالَ الْحَامِ وَ مَنْ الْمَنْ الْمُوالَا مُؤْوالَا تَتَخْذُوا لَقُونُ الْنَا لَقُولُولُ وَاللَهُ وَالْمُوا وَ الْعَالَةُ مُنَهُ مُوالْقُولُ وَالْمَالْتَ وَاللَهُ وَالْتُعُونَ الْتَعْتَعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَ وَالْعَالَةُ مُوالَعُنُ وَالَعْهُ وَالَعَامُ وَالْعُ وَالْعَامُ مُوالْقُولُولَ مَالْعُلُولُونَ وَا فَا الْتَعْتَعُونَ وَاللَهُ مُوالُولُولُونَ مَنْ الْعُنُولُ مُ الْمُولَ عُ مُوالْعُومُ الْعَالُولُولَ الْعُمُوالَ الْنَا الَعُ الْعُنُ وَا مُنَ الْمَالْعُنُولُ مُ الْعُولُ الْعُولُولُ مُ

36

الم بل تاجن 2019 والح

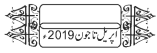


وَٱمُوَالُ إِقْتَرَفْتُمُوْهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَّ اللَّهُ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهٖ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهٖ فَتَرَبَّصُوْاحَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِاَمْرِهٖ وَاللَّهُ لَا يَهُ بِي الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ ﴿ ك س د

تحسَدَ يَحُسُدُ (ن)' حَسُدَ يَحُسُدُ (ك) حَسَادًا : بإزاركا مندا ، ونا - زير مطالعداً يت ٢٢ -توكيب : ( آيت ١٩)'' أَلْحَاجٍ '' پرلا مِ جنس ہے - اس ليے ترجمہ جمع ميں ، وگا - ( آيت ٢١)' بو حُمَةٍ '' كى با پر عطف ، ونے كى وجہ سے' زِ صُنوانِ ''اور' جَنَّتٍ '' حالتِ جرميں آئے ہيں - ( آيت ٢٢)' 'باؤ حُمَّهِ '' سے ''مَسلِحِنُ '' تك'' حَانَ '' كے اسم ہيں اس ليے بير سب حالتِ رفع ميں ہيں - 'اَحَتَّ ''باب افعال كافعل ماضى نہيں ہے بلکہ 'مَحَبَّةٌ '' سے' اَفْعَلُ'' كے وزن پرافعل اَنْفَضيل ہے اور'' حَانَ '' كى ذہر ہونے كى وجہ سے حالتِ نُسب ميں آيا ہے -

> ترجمه: مَا كَانَ نَهْيِس ب لِلْمُشْرِكِيْنَ :مشركوں كے ليے يَعْمُرُوْا : وه آيادكرس أن : كهر شٰھدین : گواہ ہوتے ہوئے مَسْجدَ اللَّهِ : اللَّدِي مسجدوں كو عَلَى أَنْفُسِهِمْ : ايخاوير بِالْكُفْرِ : كَفَرِكَ حَبِظَتْ : (كَه ) اكارت ، وحَ أولِبْكَ : وەلوگ مى أَعْمَالُهُمْ : جن كاعمال وَفِي النَّارِ : اور آگ میں ہی هُمْ : وەلوگ خْلِلْدُوْنَ : ہمیشہر بنے دالے ہیں يَعْمُونُ : آبادكرتاب اِنَّمَا : کچھنہیں سوائے اس کے کہ مَسْبِحِدَ اللَّهِ : اللَّه كَمْسَجِدوں كو مَنْ : وهُ جو باللهِ : الله ير امَنَ : ايمان لايا وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ :اورآ خرى دن پر وَأَقَامَ : اوراس نے قائم کی وَا تَبِي : اورا دا کي الصَّلُوةَ : نماز وَلَمْ يَخْشَ :اوروهُ بين دُرا الزَّكُوةَ : زَكُوة اللهُ : الله ي الله : مكر اُو لَنْكَ : وەلوگ فَعَسِّي :تواميد ب يَّكُوْ نُوْ١ : ہوجا ئىں أَنْ : كما اً : كيا مِنَ الْمُهْتَدِيْنَ: برايت بإن والول مي س 37 🔫 🖁 حکمت قرآن 📲

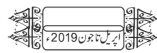








وَهَاجَرُوْا







یہ درست ہے کہ کسی کی زندگی میں قتال فی سبیل اللہ کے بہت کم مواقع آتے ہیں 'لیکن جہاد فی سبیل اللہ کے مواقع ہر شخص کی زندگی میں قدم قدم پر اس کے سامنے آتے رہتے ہیں۔ ایک متقی پر ہیز گا رانسان کے سامنے بھی معاملات میں ایسے مواقع آتے رہتے ہیں کہ جب اللہ رب العزت اور اس کے رسول تکا یلیز کمی کا طاعت کسی لالچ کو ٹھکرائے بغیر یا کو ٹی نقصان برداشت کیے بغیر ممکن نہیں ہوتی۔ یہ جہاد مع النفس کا لامتنا ہی سلسلہ ہے جو موت پر ہی ختم ہوتا ہے اور اسی کورسول اللہ ٹکا یلیز کی افضل جہاد کہا ہے۔ اسی طرح اپنی اپنی صلاحیت اور استکی مطابق کے مطابق اسلام کی دعوت و تبلیغ اور نشر واشاعت میں حصہ لینے کے مواقع کی کمی نہیں ہے۔ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم جہاد فی سبیل اللہ کے صحیح مفہو م کو تجھیں' پھر اس کی عظمت کو اپنے دل ود ماغ پڑتش کریں۔

## آیات۲۵ تا۲۹

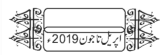
لَقَدُ نَصَرَّكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيْرَةٍ وَيَوْمَرَحُنَيْنِ الْذَاعَجَبَنَكُمْ كَثَرَتَكُمْ فَلَمُ تُغْنِ عَنْكُمْ شَيْئًا وَصَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مَّنْ بِرِيْنَ فَ تُمَرَ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى رَسُولِهٖ وعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَأَنْزَلَ جُنُوْدًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَنَّبَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَذَلِك جَزَاءُ الْكُفِرِيْنَ قُمَرَيَّتُوْبُ اللَّهُ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ عَلَى مَنْ يَتَشَاءُ وَاللَّهُ عَفُوْرٌ رَحِيْمٌ فَنَا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكُفِرِيْنَ قُمَرَيَّوْبُ اللَّهُ مِنْ بَعَدٍ ذَلِكَ عَلَى مَنْ يَتَشَاءُ وَاللَّهُ عَفُوْرٌ رَحِيْمٌ فَنَا عَنْكُمُ الَّذِيْنَ أَمَنُوا إِنَّهُ الْمُشْرِكُوْنَ نَجَسٌ فَلَا يَقُرَبُوا الْمُسْعِدَ الْحَرَامَ بَعْنَا وَإِنْ وَفْتُ مَا مَنَوْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكُونَ عَبَسٌ فَلَا يَقْرَبُوا الْمُسْعِدَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَ وَيْنَ الْكَنُوا اللَّهُ وَكَلَيْهُ وَكُلُونَ عَبَسٌ فَلَا يَقْرُبُوا الْمُسْعِدَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَان وَفْتُنُو مَا يَعْذَلُهُ وَكَرُيْنَ اللَهُ عَنْكُمُ اللَّهُ مَنْ يَعْمَا وَ فَكُونَ عَنْ وَيَعْذَعُ وَالْنُهُ وَ

وطن

وَحَلَّى يَطِنُ (ص) وَحُلَّاً <sup>:ك</sup>سى جَلَّها قامت كرنا ُوطن بنانا۔ مَوْطِنٌ جَ مَوَاطِنُ (مَفْعِلٌ كَوزن پراسم الظرف):<sup>1</sup>يكن اصطلاحاً جنگ كے ميدان كے ليے آتا ہے۔ زير مطالعہ آيت ۲۵۔

<u>ر ح ب</u> رَحُبَ يَرْحُبُ ( ک) رُحْبًا : کسی جگد کا کشادہ ہونا۔زیر مطالعہ آیت ۲۵۔ مَرْحَبٌ (مَفْعَلٌ کے وزن پراسم الظرف) : کشادگی کا وقت یا موقعہ۔زیادہ ترخوش آمدید کے معنی میں آتا ہے۔ ﴿لَا مَرْحَبًا مُبِيهِمْ \* ﴾ (ص: ۹۹)'' کوئی خوش آمدید نہیں ہے ان کے لیے۔'' ع می ل

عَالَ يَعِيْلُ (ض) عَيْلًا : تَنْكَ دست بونا محتاج بونا-







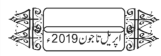
عَيْلَةٌ (مصدر بھی ہے اور اسم ذات بھی): تنگ دُتی۔ زیر مطالعہ آیت ۲۸۔ عَائلٌ (فَاعلٌ کے وزن برصفت) : تَنگ دست ہونے والا' یعنی نَنَّک دست۔﴿وَوَجَدَكَ عَائلًا فَاَغْنِي۞﴾ (الضحى)''اوراس نے پایا آپکوتنگ دست تواس نے غنی کیا۔'' ع ط و عَطَا يَغْطُوا (ن) عَظُواً : باته برهانا لينا-اَعْظی (افعال) اِعْطَاءً : ہاتھ بڑھا کردینا'خوش دلی ہے دینا'حق ہے زیادہ دینا'عطا کرنا' زیرِمطالعہ آیت۲۹۔ عَطَاءٌ (اسم ذات) : عطيه بخش \_ ﴿ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَحْظُوْرًا ﴾ (الاسراء) '' اورنہيں ہے آئ کے رب کی بخش رو کی ہوئی۔'' تَعَاطى ( تفاعل ) تَعَاطُيًا : كسى كى طرف باتھ بڑھانا (لينے يا كبڑنے كے ليے ) - ﴿ فَنَادَوْ ا صَاحِبَهُمُ فَتَعَاطى فَعَقَر ٢٠ ﴾ (القمر) ' بحرانهول نے بکاراابن ساتھی کوتواس نے ہاتھ بڑھایا بھر کا ٹا۔' **توکیب** : ( آیت ۲۸ )' 'اَلْمُشْرِ کُوْنَ ''مبتدا ہے اور جمع ہے۔ اس کی خبر' نَبَحَسٌ ''واحد آئی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ'' نیجس ''مصدر ہے اور مصدر کی جمع نہیں آتی ۔ یہ واحد اور جمع کے لیے یکساں آتا ہے۔ (آیت ۲۹) ''فَاتِلُوْا'' کے بعد' الَّذِيْنَ'' کی وضاحت' لَا يُؤْمِنُوْنَ'' ہے لے کر' اُوْتُوا الْكِتٰبَ'' تک ہے۔' حَتَّى'' کا تعلق' قَاتِلُوْا'' ہے ہے یعنی جنگ کرویہاں تک کہ .....

41

کے ابریل تا جون 2019



(باقى صفحه 78)







حسن معاشرت

ہیوی کے حقوق

(بسلسله اسلام میں عورت کا مقام (زر میاں بیوی کے باہمی معاملات) پروفیسر حافظ قاسم رضوان

اسلام میں زوجین کے حقوق وفرائض با قاعدہ متعین کیے گئے ہیں'جن میں سے چندا ہم کا ذکر درج ذیل ہے : (ا)(حق)مهر ارشادِربانی ہے: ﴿ وَاتُوا النِّسَاءَ صَدُقْتِهِنَّ نِحْلَةً \* ﴾ (النساء: ٤) ''اور عورتوں کے مہر خوش دلی سے ادا کرو۔'' (فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَاتُوْهُنَ أُجُوْرَهُنَ فَرِيضَةً ﴾ (النساء: ٢٤) '' پھرجن کوتم کا م میں لا دُ( زوجیت کی شرط کے ساتھ )ان عورتوں میں ہے' توان کودوان کے حق (مہر ) جومقرر ہوئے' ﴿وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ الَّذِيْنَ أَوْتُوا الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِكُمْ إذَآ اتَيْتَمُوْهُنَّ أَجُوْرَهُنَّ ﴾ (المائدة:٥) ''اور حلال کی گئی ہیں تمہارے لیے عزت دارعور نئیں مؤمنوں میں ہے اور عزت دارعور نئیں ان لوگوں میں ے جن کے پاس تم ہے پہلے کتاب جیسجی جا چکی' جبکہ تم ان کے مہرادا کردو۔'' نکاح کے وقت مرداورعورت کے درمیان مہر کی ادائیگی کا جواقر اراورعہد ہوا ہے اسے پورا کرنا شوہر پر لازم ہےاوراس کی ادائیگی کی ذمہداری اس پر ہے۔اس سے سبکدوش اسی صورت ہوا جا سکتا ہے کہ بیوی یا تو اسے ایک متعین مدت تک مہلت دے یا اس کی ناداری کالحاظ کرتے ہوئے قلبی رضا مندی سے معاف کرد ہے اور یا پھراس پراحسان کرتے ہوئے برضاورغبت اپنے حق کے گلی یاجز کی دستبر دار ہوجائے۔ ﴿ فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوْهُ هَنِيْنًا مَّرِنْنَاً ٢٠ (النساء) '' پھراگروہ(از داج)تم کواس میں ہے کچھا پنی خوشی ہے جھوڑ دیں توا ہے مزیدارادرخوشگوار بمجھ کر کھا ؤ۔'' ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا تَرْضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِيْضَةِ ﴾ (النساء: ٢٤) 🖈 ریٹائر ڈصدر شعبہ اسلامیات ومطالعہ پاکستان گور تمنٹ کالج آف کا مرس ٔ علامہ اقبال ٹاؤن ٗلا ہور



43



''اورا گرتم ( مہر ) مقرر کرنے کے بعد اس میں پچھ کم زیادہ پر باہمی رضا مندی ہے کوئی تصفیہ کر لؤنو اس میں پچھ مضا نقد ہیں۔'

اسی طرح احادیث طیب بھی مہر کے حوالے سے داضح ہیں :

(() عَنْ اَبِى سَلْمَة ٢ قَالَ: سَاَلُتُ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيَّ تَكْتُبُ كَمْ كَانَ صَدَاقُ رَسُوْلِ اللَّه تَكْتُمُ؟ قَالَتُ: كَانَ صَدَاقُةُ لِاَزُوَاجِهِ ثِنْتَى عَشْرَة أُوْقِيَّةً وَنَشَّا، قَالَتُ : اَتَدْرِى مِنَ النَّشُّ؟ قُلْتُ : لَا ، قَالَتُ: نِصْفُ أُوْقِيَّةٍ، فَتِلْكَ خَمْسُ مِائَةِ دِرْهَمِ (')

'' حضرت ابوسلمہ ریفین کہتے ہیں کہ میں نے َزوجہ ُ نبیؓ حضرت عا سَتہ ریفیٰ ہے دریافت کیا کہ آنخضرت تَخْلَقَيْنِلِ کا مہر (اپنی از واج کے لیے ) کتنا تھا؟ فرمایا کہ ہارہ اوقیہ اورنش۔ پھر پوچھا کہتم جانتے ہو کہنش کیا ہے؟ میں نے کہا کہ ہیں فر مایا: نصف اوقیہ اور یہ پاپنچ سودرہم ہوتے ہیں ۔'

- (٧) عَنُ عُمَرَ بُنِ الْخَطَّابِ ﷺ قَالَ : أَلَا لَا تُغَالُوا صَدُقَةَ النِّسَاءِ، فَإِنَّهَا لَوْ كَانَتْ مُكَرَّمَةً فِي الدُّنْيَا اَوْ تَقُوْى عِنْدَ اللَّهِ لَكَانَ اَوُلَاكُمْ بِهَا نَبِيُّ اللَّهِ عَلَيْتُ ، مَا عَلِمْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَ نِسَائِهِ وَلَا أَنْكَحَ شَيْئًا مِنْ بَنَاتِهِ عَلَى اكْثَرَ مِنْ ثِنْتَىٰ عَشْرَةَ أُوْقِيَّةً )(٢)
- '' حضرت عمر بن خطاب دلی ی سے روایت ہے کہ آپؓ نے فرمایا: دیکھو! عورتوں کے مہر زیادہ نہ بڑھایا کرو کیونکہ اگر بید دنیا میں عزت کا موجب اور اللہ تعالیٰ کے نز دیک تقویٰ اور پر ہیزگاری کی چیز ہوتی تو نبی کریم مَکلی یو تم سے زیادہ اس کے مستحق تھے۔ مجھے علم نہیں کہ نبی مکرم مَکلی یو تی از واج مطہرات دیکھی میں ہے کسی سے بارہ اوقیہ سے زیادہ مہر پرنکاح کیا ہو یا اپنی صاحب زادیوں میں سے کسی کا نکاح اس سے زیادہ مہر پر کیا ہو۔''
- (ج) حضرت ابو ہریرہ رہی تی سے دوایت ہے کہ حضور تکا پیلی کے زمانہ اقد س میں مہر دس اوقید تھا۔ (سنن النسائی) ہیوی کے حقوق میں سب سے اہم حق' مہر' ہے جو کہ شو ہر پر ادا کر نالاز م ہے اور اسی کی بنیا د پر مر دکو عور ت پر حق زوجیت حاصل ہوتا ہے۔ مہر در اصل ایک اعز از بیہ ہے جو شو ہر اپنی بیوی کو پیش کرتا ہے' جس کا مقصد عور ت کا اعز از واکر ام ہے۔ بینہ تو عورت کی قیمت ہے جسے ادا کر کے سیس مہم جائے کہ وہ شو ہر کے ہاتھوں بک گئی اور اب اس کی حیثیت ایک کنیز کی سی ہے اور نہ ہی می حض ایک فرضی کا رروائی ہے' جس کے ہاتھوں بک گئی اور کہ اسے ادا کر نے کی کوئی خاص ضرورت ہی قیمت ہے جس ادا کر کے سیس مہر کی ادا کی گی لاز م ضم ہر کے ہاتھ موں بک گئی اور کہ اسے ادا کر نے کی کوئی خاص ضرورت ہیں ۔ شو ہر کے ذ مے بیوی کے مہر کی ادا کی گل لاز م شہر ا نے سے شریعت کہ اسے ادا کر نے کی کوئی خاص ضرورت ہیں ۔ شو ہر کے ذ مے بیوی کے مہر کی ادا کی گل از م شہر ا نے سے شریعت کہ اسے ادا کر نے کی کوئی خاص ضرورت نہیں ۔ شو ہر کے ذ مے بیوی کے مہر کی ادا کی گل لاز م شہر ا نے سے شریعت کہ اس کے مقام و مرتبہ کے مناسب ہو۔لہذا شرعی تقاضا میہ ہے کہ مہر کی رادا کی کم رکھی جائے جس میں اعز از و اکر ام کا سے پہلو بالکل مفقو د ہوا و ر ذی اتی زیادہ رکھی جائے کہ شو ہر اسے ادا کر نے پر قادر ہی نہ ہو۔ آخر کا ر یا تو اکر ام کا میہ پہلو بالکل مفقو د ہوا در نہی اتنی زیادہ رکھی جائے کہ شو ہر اسے ادا کر نے پر قادر ہی نہ ہو۔ آخر کا ر یا تو اگر ام کا یہ پہلو بالکل مفقو د ہوا در نہی اتنی زیادہ رکھی جائے کہ شو ہر اسے ادا کر نے پر قاد رہی نہ ہو۔ آخر کا ر یا تو گناہ میٹیتے ہو نے مہر ادا کیے بغیر د نیا سے رخصت ہو جائے یا چھر بیو کی سے معافی کی بھیک ما نگنے پر مجبور ہو جائے کہ میں اخرا ہو ا







شرعی لحاظ سے ہرعورت کا اصل حق بیہ ہے کہ اے 'مہر مثل 'ادا کیا جائے۔اس کا مطلب مہر کی وہ مقدار ہے جواس عورت کے خاندان میں عام طور پر اس کی ہم مرتبہ خواتین کی مقرر کی جاتی رہی ہو۔ یہی وجہ ہے کہ اگر نکاح کے وقت باہمی رضا مندی سے مہر کانتین نہ کیا گیا ہویا مہر کا ذکر کیے بغیر نکاح ہو گیا ہو' تو شوہر کے ذمے مہر مثل کی ادائیکی خود بخو دلا زم ہوجاتی ہے۔شرع اسلامی میں زیادہ سے زیادہ مہر کی حد با قاعدہ مقرر نہیں کی گئی (اگر چداپن حد سے زیادہ مہر با ند هنا پسندیدہ نہیں تھہرایا گیا) البتہ کم سے کم مہر کی حد فقہ خفی کے مطابق دس درہم مقرر ہے (اس کا مطلب دوتو لے' ساڑ ھے سات ما شے چاندی ہے )۔

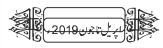
مہر کی دوشمیں مہر مجتل اور مہر غیر مجتل یا مؤجل مشہور ہیں۔ مہر مجل وہ ہے جو کہ نکاح ہوتے ہی شوہر کے ذ مے لازم ہوجا تا ہے اور ملاپ کے موقع پر اسے جلد از جلد ادا کر دینا چاہیے۔ مہر غیر مجتل یا مؤجل اسے کہا جا تا ہے جو کہ فوری ادا نہ کیا جائے اور اس کی ادائیگی کے لیے فریفین نے کوئی میعاد مقرر کر لی ہو اسے عموماً 'عند الطّلب' بھی کہا جا تا ہے۔ کین ہمارے معاشرے میں عام طور پر اس کے لیے کوئی تاریخ یا مت مقرر نہیں کی جاتی اور سمجھا جا تا ہے کہ طلاق یا میاں ہیوی میں سے کسی کے انتقال پر اس کی ادائیگی ہوگی' یہ خلاطریقہ کار ہے۔ مہر کا تعین محض ایک فرض یا رسی کارر دائی نہیں جو کہ بغیر سوچ سمجھ کر لی جائے' یہ ایک دینی فریفہ اور پوری سنجید گی کا مقاضا کرتا ہے۔ یہ ایک باہمی معاطر کی بات اور حقوق العباد کا مسئلہ ہے۔ شرعاً اس کے ماہ کی میں موات خلال ہوں ایک م ہونے چاہئیں اور اس کی معاطر کی بات اور حقوق العباد کا مسئلہ ہے۔ شرعاً اس کی میں میں میں میں میں میں میں موات کر

۲)(نان و) نفقه

ارشادِربانی ہے: ﴿الرِّجَالُ قَوْمُوْنَ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَّبِمَآ اَنْفَقُوْا مِنُ آمُوَالِهِمْ ﴾ (النساء:٣٤)

''مردعورتوں پر قوام ہیں'اس بنا پر کہ اللہ تعالٰی نے ایک کو دوسرے پر فضیلت دی ہے اور اس بنا پر کہ وہ اپنے اموال خرچ کرتے ہیں۔''

اسلامی تعلیمات کی روشن میں بیوی کا کام گھر میں خاتگی فرائض سرانجام دینا ہے اور مرد کی ذمہ داری کمائی کرنا اور اپنے گھر والوں کے لیے ضروریات زندگی فراہم کرنا ہے۔ ﴿وَ بِمَآ أَنْفَقُوْا مِنْ آمُنُوَ الْهِمْ ﴾ ہے جس طرح وجوب مہرثابت ہے بالکل اسی طرح وجوب نفقہ کا اثبات بھی ہوتا ہے۔ اس کی اہمیت یہاں تک ہے کہ اگر شوہریہ ذمہ داری ادانہیں کر پاتا تو قانون اس کو یہ ذمہ داری اداکر نے پرمجبور کرےگا اور بصورت انکاریا عدم استطاعت اس کا نکاح فنٹے کردیا جائے گا البتہ نفقہ کی مقدار کا تعین عورت کی خواہش پڑہیں نبلکہ مرد کی استطاعت پر ہے۔ ارشاد باری تعالٰی میں ایک کلیہ بیان کردیا گیا ہے:





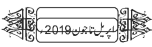


''مالدار پراس کی استطاعت کے مطابق اور نادار پراس کی استطاعت کے مطابق ۔'' ایک صحابیؓ نے حضورتَکیﷺ مسے یو چھا کہ ہماری بیویوں کا ہم پر کیا حق ہے؟ تو آپؓ نے فرمایا:''جب تم كها وُ'انہيں بھی کھلا وُاور جب تم پہنوانہيں بھی بيہنا وُ۔''(مشکو ۃ) اس حوالے سے قرآن پاک میں ایک دوسری جگہ فرمایا گیا: ﴿ لِيُنْفِقُ ذُوْ سَعَةٍ مِّنْ سَعَتِهٍ ۖ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنُفِقُ مِمَّآ اتْنُهُ اللَّهُ ۖ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا الله مَآ اتلها ﴾ (الطلاق:٧) ''جس کو گنجائش ہواس کو چاہیے کہا پنی گنجائش کے مطابق خرچ کرے'اور جس کی آ مدنی نپی تلی ہوتو جتنااللہ نے اسے دیا ہے اس کے مطابق خرچ کرے۔اللہ تعالٰی نے جس کو جتنا دیا ہے اس سے زیادہ (کی) تکلیف سی کوہیں دیتا۔'' اسى طرح اولا د کے حوالے سے فرمانِ الہٰي ہے: (وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَ بِالْمَعْرُوفِ ) (البقرة:٢٣٣) ''اورجس کابچہ ہے'اس کے ذمے اس کا کھا نااور کپڑا قاعدہ کے مطابق ہے۔'' ارشادِنبوى مَلْتَنْيَدِّم ب ''تم (بیویوں) کے ساتھ کپڑااورکھانادینے میں خوش اخلاقی کابرتا وُ کرو۔''(جامع ترمذی)  $\bigcirc$ ((إِذَا أَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَى أَهْلِهِ يَحْتَسِبُهَا فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ )) (")  $\cap$ "جب آ دمی اینے گھروالوں پر آخرت میں اجریانے کی نیت سے خرچ کرتا ہے تو بیاس کے لیے صدقہ بندا ہے۔" (دِيْنَارٌ انْفَقْتَة فِي سَبِيْلِ اللهِ وَدِيْنَارٌ انفَقْتَة فِي رَقَبَةٍ وَدِيْنَارٌ تَصَدَّقْت بِه عَلى مِسْكِيْنِ وَدِيْنَازٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى آهْلِكَ، أَغْظَمُهَا أَجُرَ الَّذِي أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ)) (٤) ''ایک دینار تو وہ ہے جوتم نے جہاد کے سلسلہ میں خرچ کیا' ایک دینار وہ ہے جس سے غلام کو آزادی دلانے میں مدودی ایک دینار کسی غریب پرخرچ کیااورایک دینارا پنے ہیوی بچوں پرخرچ کیا۔ان سب ے اجرمیں بڑ ھ<sup>ر</sup>کروہ دینار ہے جوتم نے اپنے اہل وعیال پرخرچ کیا ہے ۔'' 🔵 👋 '' جو کچھتم اپنی خورد ونوش پرخرچ کرو گے وہ بھی صدقہ ہے' جواپنی اولا دکو کھلا وُ پلا دُ گے وہ بھی صدقہ ہے ادر جو کچھتم اپنی اہلیہ کوکھلا وُ گے وہ بھی صد قبہ ہے۔'' (متدرک حاکم ) البتہ بیام طحوظِ خاطرر ہے کہاسلامی تعلیمات کے مطابق ہر کام متوازن اوراعتدال کی حدمیں ہونا چاہیے۔ فرمانٍ نبوي ہے: ((خَيْرُ الْأُمُوْرِ أَوْسَطُهَا)) (٥) ''سب سے بہتر راستہ اعتدال کا راستہ ہے۔' اسی طرح ارشادِخدادندی ہے: 46 🔫 🖁 حکمت قرآن 📲

﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ مَعْلُوُلَةً اللّٰى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا حُلَّ الْبَسْطِ》 (بنی اسرائیل: ۲۹) ''اورتم ندتوا پنا ہاتھا پی گردن سے باندھر کھواور نہ ہی اسے بالکل کھلا چھوڑ دو۔'' صحابہ کرام <sub>ٹی لی</sub>ٹ نے اعتدال کے پہلو کو یوں قائم رکھا کہ اہل وعیال اور دیگر پرخرچ تو کھلے دل سے کرتے'البتہ گھر کی آ رائش وزیبائش اورلباس کے معاطع میں احتیاط کا دامن تھا ہے رکھتے۔ شوہر کو پوری فراخ دلی کے ساتھ اہلیہ کی ضروریات کا دھیان رکھنا چا ہے اور اسے خرچ میں تنگی کا احساس

سوہرلو پوری حراب دی نے ساتھ اہلیہ کی صروریات 8 دھیان رھنا چا ہے اور اسے ترخی یں کی 16ساں نہیں ہونا چا ہے۔اپنی محنت کی کمائی گھر والوں پرخرچ کر کے شوہرراحت حاصل کرے۔کھانا' کپڑ ابیوی بچوں کا حق ہے اور اس حق کو خوش د لی اور کشادگی کے ساتھ ادا کرنے کے لیے اپنی استطاعت کے مطابق دوڑ دھوپ اور محنت کرنا شوہر کا خوشگوار فریضہ ہے۔ اس فریضے کو کھلے دل سے انجام دینے سے نہ صرف د نیا میں خوشگوار از دواجی زندگی کی نعمت ملتی ہے' بلکہ وہ مؤمن شوہرآ خرت میں بھی اجروثواب کا مستحق تطہر تا ہے۔

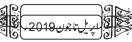
هی لغة ما ینفقه الانسان علی عیاله و شرعًا هی الطعام و الکسو قو السُّکنٰی (در محتار) ''لغت میں نفقداس چزکو کہتے ہیں جوآ دمی اپنے بال بچوں پرخرج کرتا رہے اور شریعت میں نفقہ کھانا' کپڑا







اور مکان کانام ہے۔' نان ونفقہ دینے کے حوالے سے اگر خاوند بخیل ہوتو حدیثِ رسولؓ کی روشنی میں ہمیں درج ذیل رہنمائی ملتی ہے ۔حضرت ابوسفیان پائینؓ کی بیوی ہندہ کا واقعہ شہور ہے کہ وہ حضور یا ک مُنْائِيًّ کم کی خدمت میں حاضر ہو میں' ایناشکوہ پیش کیا کہ میرے خاوند بخیلی کا مظاہرہ کرتے ہیں اورا تنا نفقہ مجھےادانہیں کرتے' جومیر ی اور بچوں کی ضروریات کو پورا کر سکے۔ساری روئیداد سنا کرانہوں نے حضور ﷺ جسے دریافت کیا کہ اگر میں ان کے مال سے بال بچوں کوکھلا وُں تو کیا اس میں کوئی حرج ہے؟ ارشا دنبو تی ہوا: ((خُدِى مَا يَكْفِيْكِ وَوَلَدَكِ بِالْمَعْرُوْفِ)) ''اتنالےلوجوشہیںاورتمہارے بال بچوں کے لیے کافی ہو۔'' (٣)ظلم سے اجتناب شوہر کو ہیوی پر جوتر جیحی حقوق اور اختیارات اسلامی شریعت نے دیے ہیں' ان کا کسی بھی طور پر خالمانہ طریقے سےاستعال بالکل نہیں ہونا چاہیے۔ناانصافی کی درج ذیل صورتیں ممکن ہیں : ( ( ) **ضراراور تعدّی**: شوہرکوعورت سے رغبت نہ ہو'اس کورکھنا نہ جا ہے' مگر محض ستانے اور زیاد تی کرنے کے لیے رکھ چھوڑ نے بار بارطلاق دے اور دوطلاقوں کے بعد تیسری طلاق سے پہلے اس سے رجوع کر لے وغیرہ۔ قرآن یاک میں ایسےرویے سے نہایت شخق کے ساتھ منع کیا گیا ہے کہ ریجی ظلم ہے۔ارشادر بانی ہے: ﴿وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِّتَعْتَدُوْا ۚ وَمَنْ يَّفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ \* وَلَا تَتَّخِذُوْا ايَت الله هُزُوًا في (البقرة: ٢٣١) ''اورانہیں (عورتوں کو ) تکلیف پینچانے کی غرض سےظلم وزیاد تی کے لیے نہ روکو۔ جوڅخص ایسا کرے اس نے اپنی جان برطلم کیا۔اورتم اللّٰہ کے احکام کوہنسی کھیل نہ بنا ؤ۔'' اس آیت میں ارشادفر مایا گیا کہ اللہ تعالٰی کی آیات (احکامات ) کوکھیل نہ بناؤ۔اس کی ایک تفسیر توبیہ ہے کہ نکاح وطلاق کے لیےاللہ تعالٰی نے جو حدود دشروط مقرر کر دیے ہیں'ان کی خلاف ورزی نہ کرنا۔ دوسری تفسیر حضرت ابودرداء پی<sub>نٹڈ</sub> سے منقول ہے کہ زمانہ جاہلیت میں بعض لوگ طلاق دے کریا غلام آ زاد کر کے مکر جاتے' اور کہتے کہ میں نے تو ہلی مذاق میں کہہ دیا تھا' طلاق یا عتاق کی نیت نہیں تھی ۔اس پر بیآ یت نازل ہوئی' جس نے بیر فیصلہ کردیا کہ طلاق ونکاح کواگر سی نے کھیل یا مٰداق میں بھی کہہ دیا اور پورا کردیا تو وہ نافذ ہوجا ئیں گۓ نیت نہ کرنے کا عذرمسموع اور قابل قبول نہیں ہوگا۔حضوریا ک سَنَّاتِیْزَم نے ارشادفر مایا کہ تین چیزیں ایسی ہیں جنہیں ہنسی مٰداق کے طور پر کرنا یا داقعی طور پر کرنا دونوں برابر ہیں'ایک طلاق' دوسرے عتاق' تیسرے نکاح۔حضرت ابو ہر یہ ہٰ پہنڈ سے اس حدیث میں بیہالفاظ منقول ہیں :'' تین چیزیں ایس میں جن کوقصد واراد ہ سے کہنا اورہکسی مٰداق کےطور پر کہنا برابر ہے'ایک نکاح' دوسرےطلاق' تیسر ےرجعت''۔ان تنیوںصورتوں میں حکم شرعی ہیے







ہے کہ مرد دعورت اگر نکاح کا ارادہ کیے بغیر بنسی مٰداق میں گواہوں کے سامنے ایجاب وقبول کرلیں' تو بھی نکاح منعقد ہوجا تا ہے۔اسی طرح اگر شوہر قصد اُنہیں' صرف بنسی مٰداق میں صریحاً طلاق دے دے 'تو بھی طلاق واقع ہوجاتی ہے' یار جوع کر لے تو بھی رجعت واقع ہوجاتی ہے۔اسی طرح اگر آ قااپنے کسی غلام کوہنسی مٰداق میں آ زاد کر دینے کا کہہ دے'تو وہ غلام یاباندی آ زاد ہوجاتی ہے۔<sup>(^)</sup>

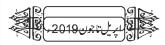
اس آیت میں مردوں کو تظم دیا جارہا ہے کہ جب وہ اپنی بیویوں کو طلاق رجعی دیں اوران کی عدت ختم ہونے کے قریب پنچ جائے ' پھریا تور جوع کر کے انہیں عمدگی کے ساتھ گھرمیں بسالیں یا پھرانہیں عمدگی کے ساتھ بغیر جھگڑ ہے اور بدزبانی کے چھوڑ دیں۔ طلاق کے اس دستور کو اسلام نے ختم کر دیا کہ طلاق دی اور عدت ختم ہونے کے قریب رجوع کرلیا' پھر طلاق دی اور آخر میں رجوع کرلیا۔ یونہی اس مصیبت ز دہ عورت کی عمر برباد کرتے رہے' نہ وہ سہا گن رہتی اور نہ ہی خاوند ہے آ زاد ہوتی ۔ تو اس سے اللہ عز وجل نے روکا اور فر مایا کہ ایسا کرنے والا ظالم ہے' اور پھرارشاد ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی آیتوں کو نسی مذاق نہ بناؤ۔

ای طرح سنن نسائی میں ہے کہ حضور پاک مَنْتَقَظِّ کوایک مرتبہ میہ معلوم ہوا کہ کی شخص نے اپنی بیوی کو متین طلاقیں ایک ساتھ (اکٹھی) دی ہیں تو آپ سخت غضب ناک ہو کر کھڑے ہوئے اور فرمانے لگے کہ کیا میری موجو دگی میں کتاب اللہ (کے احکامات) کے ساتھ کھیلتے ہو؟<sup>(٩)</sup>

﴿ وَلَا تَتَسِّحِذُ وَآ ايلَتِ اللَّلَهِ هُزُوًا ﴾ ' اللَّه تعالی کی آیات کا مذاق نه بنالو' سے مراد ہے کہ قانون کے الفاظ سے ایسانا جائز فائدہ اٹھانا جوقانون کے مقصد اور اس کی روح کے خلاف ہو۔ یہی دراصل قانون سے کھیلنا اور اس کا مذاق بنانا ہے۔ قر آن پاک میں مردکوا یک طلاق یا دوطلاق دے کرر جوع کر لینے کا جوحق دیا گیا ہے وہ صرف اس غرض کے لیے ہے کہ اگر اس دور ان زوجین کے درمیان مصالحت ہوجائے اور ان کے باہم کل جل رہنے کی کوئی صورت نگل آئے' تو شریعت کی طرف سے اس میں کوئی رکا وٹ نہ ہو۔ لیکن اگر کوئی تخص اس تخب اس حاک کوئی صورت نگل آئے' تو شریعت کی طرف سے اس میں کوئی رکا وٹ نہ ہو۔ لیکن اگر کوئی تخص اس تخبائش سے فائدہ اٹھا کر طلاق دئے بھر عدت گز رجانے سے پہلے رجوع کر لے' بھر طلاق دے اور پھر رجوع کر لے اور اس حرکت سے اس کی غرض بیہ ہو کہ عورت کو خواہ نواہ لیکا کے رکھے' نہ خود اپنے گھر میں بیا کے اور ان آزاد مؤمن بھی نہیں کر سکتا ہے' تو پھر بی خدا کے قانون سے منٹر ہو پن نداق اور کھیل ہے' جس کی جرائے کوئی سچا

( · · · · از واج میں عدل نه کرنا: ایک سے زیادہ بویاں ہونے کی صورت میں با ہمی عدل نه کر پانا اور کسی ایک کی طرف مائل ہو کر دوسری بیوی یا بیو یوں کو معلق رکھ چھوڑنا' یہ بھی ظلم اور قر آن کی رو سے قطعاً ممنوع ہے۔ سور ۃ النساء میں ارشا دِر بانی ہے:

﴿ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبْعَ ۖ فَإِنْ خِفْتُمُ اَلَّا تَعْدِلُوا فوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ لِإِلَى آدُنَى اللَّا تَعُوْلُو (٣)







''پس عورتوں میں ہے جوبھی تہمیں اچھی لگیں تم ان سے نکاح کرلو دودو' تین تین اور چار چار سے' لیکن اگر تہمیں برابری (عدل) نہ کر سکنے کا خوف ہوتو (پھر) ایک ہی کا فی ہے ٔ یا تمہاری ملکیت کی لونڈ گی۔ بیدزیاد ہ قریب ہے کہ (ایسا کرنے سے ناانصافی اور) ایک طرف جھک جانے سے پنج جاؤ۔''

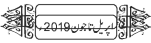
آیت میں محاطاب کا لفظ آیا ہے۔ حسن بصریٰ ابن جبیراور مالک بینے نے اس کی تفسیر محاحلؓ (جو عور میں تہمارے لیے حلال میں ) سے فرمائی ہے۔ بعض حضرات نے محاطاب کے لفظی معنی کے لحاظ سے 'پسندید ہ' کا ترجمہ کیا ہےٴ مگران دونوں میں کوئی تضادنہیں۔اسے یوں مراد لیا جا سکتا ہے کہ جوعور تیں طبعی طور پر تمہیں پسند ہوں اور تمہارے لیے شرعاً حلال بھی ہوں۔

اس آیت میں ایک طرف تو اس بات کی اجازت دی گئی ہے کہ ایک سے زائد دؤنتین اور چارعورتیں بھی اپ زکاح میں جع کر سکتے ہو دوسری طرف چار کے عدد تک پہنچا کریہ پابندی بھی عائد کر دی گئی کہ چار سے زائد عورتیں بیک دفت مرد کے نکاح میں جع نہیں کی جاسکتیں ۔ رسول پاک ٹنگٹی ج کے بیان نے اس قرآ نی تخصیص اور پابندی کو اور زیادہ واضح کر دیا۔ اس آیت کے نزول کے بعد ایک شخص غیلان بن اسلمہ تفقی دائشی مسلمان ہوئے۔ اس وقت ان کے نکاح میں دس عورتیں تھیں اور وہ سب بھی مسلمان ہو گئیں ۔ حضور اکر م تکافیتی کے مقار آنی کے مطابق انہیں حکم دیا کہ ان دس میں سے چار کو منتخب کر لیں باقی عورتوں کو طلاق دے کر آزاد کر دیں ۔ چنا نچہ حضرت غیلان نے چارعورتوں کور کھ کر باقی سب سے علیحد گی اختیار کر لی۔ را تر میں ماجہ )

اس سے آیت قرآنی کی مراد بالکل واضح ہوگئی کہ چار سے زائد عورتوں کو بیک وقت نکاح میں جنع کرنا بالکل حرام ہے۔ چار بیویوں کی اجازت دے کر یہ بھی ارشاد فر مایا کہ: ﴿ فَانُ خِفْتُهُمُ اَلَاَ تَعْدِلُوْ الْمَوَاحِدَةَ ﴾ یعنی اگر تہمیں اس بات کا خوف ہو کہ (ان میں باہمی ) عدل نہ کر سکو گتو پھرا یک ہی (بیوی) پر اکتفا کر و۔ اس سے معلوم ہوا کہ ایک سے زائد نکاح کرنا اسی صورت میں جائز اور مناسب ہے جبکہ شریعت کے منشا کے مطابق ان سب بیویوں میں عدل اور برابری کر سکو اور سب کے حقوق کا لحاظ کر سکو۔ اگر اس سب پر قدرت نہیں رکھتے تو پھر ایک ہی بیوی کواپنے نکاح میں رکھا جائے۔

ز مانۂ جاہلیت میں یہی ظلم عام تھا کہ ایک شخص کئی گئی ہیویاں رکھ لیتااوران کے حقوق میں مساوات اور عدل کا بالکل خیال نہ کرتا۔ جس کی طرف زیادہ قلبی میلان ہو گیا'اس کو ہرطرح سے نواز نے اورخوش کرنے کی فکر میں لگ گئے اور دوسری ہیویوں کے حقوق کو ککمل طور پر نظرانداز کرتے رہے۔ اس پس منظر میں قرآن نے صاف صاف فرمادیا کہ اگران کے درمیان عدل نہ کر سکوتو پھرایک ہی رکھو۔

اللہ تعالیٰ نے اگر چہ چار ہیویاں بیک وقت نکاح میں رکھنے کی اجازت دی ہےٴ چار کی حد سے آ گے بڑھنا حرام ہےٴ لیکن شریعت کی تعلیم کے مطابق ان میں عدل و مساوات قائم رکھنا واجب ہے اور اس کے خلاف کرنا گناہ عظیم ہے۔ جب ایک سے زائد نکاح کرنے کا ارادہ ہوتو پہلے اپنے حالات کا جائزہ لینا چاہیے کہ ان







سب کے حقوق عدل ومساوات کے ساتھ ادا کرنے کی قدرت اور صلاحیت ہے بھی پانہیں؟ اگر بیا حقال غالب ہو کہ ان میں برابر کی اور عدل نہ کر سکو گۓ تو پھرایک سے زائد نکاح کرنا اپنے آپ کو گناہ عظیم میں مبتلا کرنے کے متر ادف ہے۔الیی صورت میں اس حماقت اور گناہ سے باز رہنا اورا یک ہی ہیوی پر قناعت کرنی چا ہیے۔ حدیثِ نبو کی ہے:'' جش شخص کے نکاح میں دوعور تیں ہوں اور وہ ان کے حقوق میں برابر کی اور انصاف نہ کر سکے تو وہ قیامت میں اس طرح الٹھایا جائے گا کہ اس کا ایک پہلو گراہوا ہو گا۔''(مشکلو ۃ)

یہاں یہ بات ذہن شین رہے کہ بیعدل اور مساوات ان امور میں ضروری ہے جو کہ انسان کے اختیار میں بین جیسے نفقہ اور شب باشی میں برابری وغیرہ ۔ رہے وہ کام جو کہ انسان کے اختیار میں ہی نہیں جیسے قلب کا میلان اور ذہن کار بحان وغیرہ ' تو اس غیر اختیاری معاملہ پر انسان پر کوئی مواخذہ نہیں ہے۔ بس شرط یہ ہے کہ اس دلی محبت اور میلان کا اثر اختیاری معاملات پر بالکل نہ پڑے۔ اس حوالے سے قرآن کریم کی ایک دوسری آیت میں ارشاد ہوتا ہے : ﴿ وَلَنْ تَسْتَطِيْعُوْ آ اَنْ تَعْدِلُوْ ا بَيْنَ النِّسَآءِ ﴾ (النساء: ١٢) ''اورعورتوں ( بیویوں ) کے درمیان تم پوری برابری ہر گز نہ کرسکو گے ''

یہاں اللہ تعالیٰ نے واضح کردیا کہ محبت اورقلبی ربحان ایک غیر اختیاری معاملہ ہے'جس میں برابری کر سکنا انسان کے بس میں نہیں ۔ لیکن اسی آیت میں آ گے اس غیر اختیاری معاملات کی اصلاح کے لیے ارشاد فرمایا گیا: (فَلَلا تَمِيْلُوُ اللَّٰہُ اللَّمَيْلِ فَتَذَرُوْ هَا كَالْمُعَلَّقَة \* (النساء: ۲۹) ''کسی ایک (بیوی) کی طرف بالکل نہ جھک پڑو کہ دوسری کو گویا معلق رکھ چھوڑ و' ۔ یعنی اگر تہ ہیں کسی ایک بیوی سے زیادہ محبت ہوا ب اس میں تو تم معذور ہو لیکن دوسری کو گویا معلق رکھ چھوڑ و' ۔ یعنی اگر تہ ہیں کسی ایک بیوی سے زیادہ محبت ہوا ب اس میں تو تم معذور ہو لیکن دوسری کو گویا معلق رکھ چھوڑ و' ۔ یعنی اگر تہ ہیں کسی ایک بیوی سے زیادہ محبت ہوا ب اس میں تو تم معذور چو و کہ دوسری کو گویا معلق رکھ چھوڑ و' ۔ یعنی اگر تہ ہیں کسی ایک بیوی سے زیادہ محبت ہوا ب اس میں تو تم معذور ہو نیکن دوسری کو گویا معلق رکھ جھوڑ و' ۔ یعنی اگر تر میں کسی ایک بیوی سے زیادہ محبت ہوا ب اس میں تو تم معذور کہ پڑو کہ دوسری کو گویا معلق راح ہوں اور بر مروتی اس حالت میں بھی جائز نہیں۔ اب مذکورہ بالا آیت کے جلو قوتی واجب ) کا عدل ہے' جس میں بے اعتدالی اور لا پر وائی گناہ عظیم ہے۔ اور جس شخص کو اس گناہ میں موث ہونے کا خطرہ ہوا ہی کو سے جل میں اور تندیں ہیں کی تعدالی اور لا پر وائی گناہ عظیم ہے۔ اور جس شخص کو اس گناہ میں ماد

آیت کے اختتام پر فرمانِ الہی ہے: ﴿ ذٰلِكَ ٱدُنَّى ٱلَا تَعُوْلُوْ ال ﴾ اس آیت میں دو کلے ہیں: ایک کلمہ ادنلی ' بیلفظ دُنُوٌ سے مشتق ہے 'جو قرب کے معنی میں ہے اور دوسرا لفظ لَا تَعُوْلُوْ ا ہے۔ عَالَ يَعُوْلُ، مَالَ يَمِيْلُ کے معنی میں ہے 'جس کا مطلب میلان ہے 'اور یہاں ناجائز میلان اور ظلم وجور کے مفہوم میں استعال ہوا ہے ۔ گویا مقصد بیہ ہے کہ اس آیت میں جو پچھ تہیں بتایا گیا ہے (یعنی عدل نہ کر سینے کی صورت میں ایک بی بیوں پر اکتفا کرنا )' بیالی چیز ہے کہ جس کو اختیار کرنے اور اس پڑمل پیرا ہونے سے تم ظلم کرنے سے بنج سکو گے اور زیادتی وتعد کی کے مواقع ختم ہو کیس گے۔

یہاں ایک شبہ بیہ ہے کہ جب بیوی ایک ہی ہوگی تو بالکل ظلم کا کوئی موقع نہ ہوگا۔ پھرلفظ ادنی بڑھا کر بیہ کیوں فر مایا کہ اس پڑمل پیرا ہونا اس بات کے قریب ہے کہتم ظلم نہ کر ڈ بلکہ ہیفر ما نا چا ہیے کہتم مکمل طور پر اس ظلم



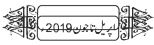


ے نی جاؤ گے۔ اس کا جواب میہ ہے کہ لفظ ادمنی بڑھا کر اس طرف اشارہ فرمایا گیا ہے کہ چونکہ بہت سے لوگ ایک ہیوی کوبھی ظلم وستم کا تخذ بنائے رکھتے ہیں 'اس لیے ظلم کا مکمل راستہ بند کرنے کے لیے صرف میرکا فی نہیں کہ ایک سے زائد نکاح نہ کرو۔ البنہ میضرور ہے کہ اس صورت میں ظلم کا خطرہ کم ہوجائے گا اور تم عدل کے قریب پہنچ جاؤ گے۔ اب ظلم وستم سے پور پے طور پر رہائی اسی وفت ہو گی جبکہ ایک ہیوی کے حقوق پور پے ادا کیے جائمیں 'اس کے ساتھ حسن سلوک کا معاملہ رکھا جائے ' نیز اس کی خامیوں سے درگز را ور اس کی کچی پر صبر کیا جائے۔ <sup>(II)</sup> ہو کر دوسری ہیوی یا ہو یوں کو معال رکھا جائے ' نیز اس کی خام ما وان کے درمیان عدل نہ کرنا اور کسی الی کی طرف ما کل ہو کر دوسری بیوی یا ہو یوں کو معال رکھ چھوڑ نا' میں تھی ظلم اور قرآن کی رو سے منوع ہے فرمانِ الہٰ ہے : ﴿ فَلَلا تَحْمِنُلُوْ الْحُلْقُ الْمُدَلِي فَتَذَرُوْ هَا تَکَالُہُ عَلَقَةِ \* (النساء: ۲۰ ان کی رو سے منوع ہے کی طرف ماکل

قرآن کریم میں تعد دِاز واج کی اجازت عدل کی شرط سے مشروط ہے۔ اگر عدل نہ ہوتو اجازت خود بخو د منسوخ ہوجاتی ہے' اذا فات الشوط فات المشروط ۔ خود اس آیت میں جہاں تعد دِاز واج کی اجازت دی گئی ہے' وہاں صاف تحکم موجود ہے کہ اگرتم عدل نہ کر سکوتو ایک ہی بیوی رکھو۔ ارشا دِخداوندی ہے: ﴿ فَإِنْ خِفْتُهُم الَّا تَعْدِلُوْا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتُ اَيْمَانُكُمْ مَدْلِكَ اَدُنَى الَّا تَعُوْلُوْا () (النساء: ۳) عدل نہ کر سکو گے تو ایک ہی بیوی رکھویا (پھر) لونڈ کی جو تمہاری ملکیت میں ہو' یہزیادہ قرین مصلحت ہے تا کہ تم حق سے متجاوز نہ ہوجاؤ۔''

امام شافعیؓ نے'' اَلَّا تَعُوْلُوْا'' کے معنی میہ کیے میں کہتمہارےعیال زیادہ نہ ہوں' جن کی پرورش کا بارتم پر پڑجائے'لیکن بیاہلِ لغت کےخلاف ہے'اس لیے کہ لغت میں عول کے معنی میل کے میں ۔ابوطالب کا شعرہے : \_\_\_\_\_

بمیزان صدق لا یخش شعیرة ووزّان قِسط وزنه غیر عائل یہاں عائل بعنی مائل منعمل ہوا ہے ای اصل سے عول کو جور اور طریق عدل سے ہٹ جانے کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے۔ حضرت ابن عبال صن من مجاہد شعبی ، عکر مداور قنادہ وغیرہ نے کا تعولوا ، کے معنی کا تمیلوا عن الحق ' کیے ہیں۔ قرآن پاک کی ندکورہ بالا آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ جو شخص دویا اس سے زائد بیویوں کے درمیان عدل نہیں کرتا اور ایک کی طرف جھک کر دوسری یا دوسروں کے حقوق ادا کرنے میں کوتا ، ی کم می ا ہے وہ ظالم ہے ' تعد دازوان کی اجازت سے فائدہ اٹھانے کا اسے کوئی حق نہیں۔ ایسی حالت میں قانون ا سے صرف ایک بیوکی رکھنے پر مجبور کر ہے گا اور دوسری بیویوں کو اس کے خلاف قانون سے دادری پانے کا حق ہوگا ۔ مرف ایک بیوکی رکھنے پر مجبور کر سے گا اور دوسری بیویوں کو اس کے خلاف قانون سے دادری پانے کا حق ہوگا ۔ عدل کے حوالے سے قرآن پاک نے تصریح کر دی ہے کہ جہاں تک دلی حجب اور قبلی میلان کا تعلق ہوگا ۔ تستیط پند قول آن تن میں این ای ان قادر ہے اور دنہ ہی اس کے لیے وہ مکلف ہے بغوائے آیت قرآنی : (وکن ک







اگر چہ اس کی حرص کرو' البتہ اس کو تکلیف جس بات کی دی گئی ہے وہ یہ ہے کہ نفقۂ معاشرت اور تعلقاتِ زن وشو میں ان (بیو یوں) کے ساتھ میساں برتا و کرے۔<sup>(۱۲)</sup> (**ج) ایل**اء: اس بارے میں ارشادِر بانی ہے: (لِلَّذِیْنَ یُوْلُوْنَ مِنْ نِنْسَآئِفِهِ مُتَرَبَّصُ اَرْبَعَةِ اَشْهُرٍ ۚ فَإِنْ فَآءُ وْ فَإِنَّ اللَّهُ عَفُوْرٌ دَّحِیْمٌ ﴿ وَاِنُ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْهُ ﴾ (البقرة) د'جولوگ پنی عورتوں کے پاس جانے سے میں ان کی لیے ہیں ان کے لیے چار مہینے کی مہلت ہے کہی اگر وہ رجوع کر کیں تو اللَّہ تعالیٰ بخشے والا مہر بان ہے اور اگر طلاق کا، می قصد کر کیں تو اللَّہ تعالیٰ سنے والا جائے والا ہے۔'

ایلاء کے معنی قشم کھانے کے ہیں' یعنی اگر کوئی شو ہر قشم کھالے کہ میں اپنی ہیوی سے صحبت نہیں کروں گا' تو اس کی ممکنہ چارصور قیس ہیں:(۱) شو ہر کسی مدت کا تعیین نہ کرے(۲) چار مہینے کی قید لگا دی جائے (۳) چار مہینے سے زیادہ مدت کی قید لگا دے اور (۳) چار مہینے سے کم مدت کا تعیین کرے۔ پس صورت اول ' دوم اور سوم کو شریعت میں ایلاء کہتے ہیں' اور اس کا تعلم مدہ ہے کہ اگر چار ماہ کے اندرا پنی قشم تو ڑ ڈالے اور ہیوی سے صحبت کرلے توقشم کا کفارہ ادا کرے اور زکاح باقی رہے گا۔ اگر چار ماہ کے اندرا پنی قشم تو ڑ ڈالے اور ہیوی سے صحبت کرلے قطعی طلاق (طلاق بائنہ) ہوگئی' اب بلا نکاح رجوع کرنا درست نہیں رہا۔ یعنی دونوں با ہمی رضا مندری سے دوبارہ نکاح کرلیں تو بالکل درست ہوگا۔صورت چہارم کا تعلم ہیہ ہے کہ اگر قتم تو ڑ سے تو کفارہ لا زم ہے' اور اگر پوری کرے نہ بھی نکاح باقی ہے۔ <sup>(۱۱)</sup>

کوئی شو ہرا گرفتم کھا لے کہ میں اپنی بیوی سے ( مثلاً ) ایک مہینہ یا دو مہینے از دواجی تعلق نہیں رکھوں گا' پھر فشم کی مدت پوری کر کے تعلق قائم کر لیتا ہے تو اس پر کوئی کفارہ نہیں البتد اگر مدت پوری ہونے سے قبل تعلق قائم کر لے گا تو پھرا سے کفارہ قسم ادا کرنا ہوگا۔ اگر چار مہینے سے زیادہ مدت کے لیے یا مدت کے تعین کے بغیر شو ہر قسم کھا تا ہے نو اس آیت میں ایسے لوگوں کے لیے مدت کا تعین کر دیا گیا ہے کہ وہ چار مہینے گز ر نے کے بعد یا تو بیوی سے تعلق قائم کر لیس یا پھرا سے طلاق د ہے دیں ( شو ہر کوا پنی بیوی کو چار مہینے سے زیادہ معلق کی شرع اجازت نہیں ہے ) 'البتہ تعلق قائم کر کھنے کی صورت میں اسے کفارہ قسم ادا کرنا ہوگا۔ اگر خوں کے لیے میں سے کوئی خوں کو چار مہینے سے زیادہ معلق ر وہ یوی سے تعلق قائم کر لیس یا پھرا سے طلاق د ہے دیں ( شو ہر کوا پنی بیوی کو چار مہینے سے زیادہ معلق ر کھنے کی شرع وہ یوی سے تعلق قائم کر لیس یا پھرا سے طلاق د ہے دیں ( شو ہر کوا پنی بیوی کو چار مہینے سے زیادہ معلق ر کھنے کی شرع اجازت نہیں ہے ) 'البتہ تعلق قائم کر کھنے کی صورت میں اسے کفارہ قسم ادا کر ان ہوگا۔ اگر شو ہر ان دونوں میں سے کوئی صورت اختیار نہیں کرتا تو عدالت اس کو دونوں میں ہے کسی ایک بات کے اختیار کر نے پر مجبور کر کی کہ وہ یوی سے ( از دواجی ) تعلق قائم کر کیا پھر اسے طلاق د بتا کہ کورت پرظلم نہ ہو۔ ( جمہور کا موقف یہی ہے کہ چار مہینے عدم تعلق کے گز ر جا کیں تو از خود طلاق واقع ہو جائے گی 'البتہ اس کے رجعی یا بائن ہو نے میں علمی کر اختلاف ہے۔)<sup>( ۱۱)</sup>

عورت کے داعیا تے نفس کو پورا کرنے سے کسی عذر جائز اور شرعی کے بغیر اعراض کرنا' جس کا مقصد محض اس کوسز ادینااور تکلیف پہنچانا ہو'اس کے لیے اسلامی قانون کی زیادہ سے زیادہ چار مہینے کی مدت رکھی گئی ہے۔





اس مدت کے اندر شوہر پر لا زم ہے کہ اپنی بیوی سے تعلقاتِ زن دشو پیدا کر لے در نہ مدت کے ختم ہونے پر اس کومجبور کر دیا جائے گا کہ اپنی بیوی کوطلاق دے کر چھوڑ دے۔(عذر جائز سے مراد مردیا عورت کی بیمار کی یا مرد کا طویل حالتِ سفر میں ہونا'یا کو کی ایسی صورت پیش آ جانا ہے جس میں شوہرا پنی بیوی کی طرف رغبت تو رکھتا ہو گھر اس کے پاس جانے (مقاربت) پر قادر نہ ہو۔)

مسئلہ ایلاء میں بعض فقتهاء نے حلف کی شرط لگائی ہے یعنی اگر شوہر نے اپنی بیوی کے پاس نہ جانے کی قسم کھائی ہے تو ایلاء ہوگا لیکن اگر اس نے قسم نہیں کھائی تو خواہ وہ دس برس بیوی سے علیحہ ہ رہے اس پر حکم ایلاء کا اطلاق نہیں ہوگا لیکن سید امر متنازعہ ہے۔ اسلامی قانون کا اصل الاصول سیہ ہے کہ الآلا یک کیلف اللّٰہ لَفُسَلًا الآ وُسْعَقِهَا ﴾ یعنی کسی څخص کو اس کی برداشت سے زیادہ تکلیف نہیں دی جاسکتی۔ اس قاعدہ کلیہ کے تحت ایلاء ک مظمن میں قرآن پاک نے عورت کی فطری قوتِ برداشت کا لحاظ کیا ہے۔ مقصد سیہ ہے کہ اگر کسی سزا کے طور پر عورت کوشوہر کی صحبت سے محروم کیا جائے تو سی صرف اتنی مدت کے لیے ہوتی چا ہے جس کو وہ برداشت کر سکے اخراق فنٹے میں بھی مبتلا نہ ہوجائے 'جس سے عورت کو مخطوط رکھنا قانونِ اسلامی کا اولین مقصد ہے۔ کہ کہیں عورت کسی مذکورہ کا اصل مدعا ہی ہے کہ عورت کی فطری قوتِ برداشت کا لحاظ کیا ہے۔ مقصد سیہ ہے کہ اگر کسی سزا کے طور پر اس عرصے سے زیادہ سزا دینے میں تکلیف مالا یطاق ہے۔ نیز اس بات کا بھی اندیشہ ہے کہ اگر کسی سن اخراق فنٹے میں بھی مبتلا نہ ہوجائے' جس سے عورت کو محفوظ رکھنا قانونِ اسلامی کا اولین مقصد ہے۔ لیں آ یت مذکورہ کا اصل مدعا ہی ہے کہ عورت کو میں اسی طول تی صحبت کی نگلیف چا ہے میں ہو کہ ایک میں عورت کسی مذکورہ کا اسل مدعا ہی ہے کہ عورت کو میں اسی طوئی ایم میں میں کا اولین مقصد ہے۔ پس آ یت مذکورہ کا اصل مدعا ہے ہمانا نہ دہوجائے' جس سے عورت کو تھی تی نگلیف چا رمہینے کی مدت سے زیادہ کے لیے نہ دی





## حواثة صحيح مسلم كتاب النكاح باب الصداق وجواز كونه تعليم القرآن \_ (1)سنن الترمذي' ابواب النكاح' باب منه\_ $(\mathbf{X})$ صحيح البخاري' كتاب الايمان' باب ما جاء ان الاعمال بالنية\_ وصحيح مسلم' كتاب الزكاة' باب (٣) فضل النفقة والصدقة على الاقربين\_ صحيح مسلم كتاب الزكاة ؛ باب فضل النفقة على العيال \_ (٤) رواه البيهقي في شعب الايمان (0) صحيح البخاري' كتاب النفقات' باب حبس نفقة الرجل قوت سنة على اهله\_ (7)صحيح البخاري' كتاب الاحكام' باب القضاء على الغائب\_ (7) معارف القرآن أز حضرت محد شفيحٌ، جلد اول ْص ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ طبع ١٩٨٣ء ادارة المعارف دار العلوم ٬ كرا حي $(\Lambda)$ تفسيرا بن كثير مترجم جلداول ص ۳۲۵ س۲۷ ۳۲۷ ۳۲۷ مطبع دوم ۱۹۸۸ ، مکتبه تعميرا نسانيت لا ہور (9) (۱۰) حقوق الزوجين از سيد ابوالاعلى مودودي' ص ۲۵ ـ ۲۲ 'طبع ۱۹۴۳ء ـ شائع كرده : دفتر ترجمان الاسلام' بٹھانگوٹ پنجاب

- (۱۱) معارف القرآن از حضرت مفتی حمد شفیخ ٬ ج۲٬ص ۲۸۷ تا ۲۹۶٬ طبع جدید ۲۰۱۵ ؛ مکتبه معارف القرآن ٔ کراچی
- (۱۲) حقوق الزوجین از سید ابوالاعلیٰ مودودی' ص ۲۶ ـ ۲۷ ـ ۲۷ ـ ۱۹٬۰ می اوم طبع ۱۹٬۴۳ ء ـ دفتر ترجمان القرآن' دارالاسلام پٹھان کوٹ ۔
- (۱۳) معارف القرآن از <sup>ح</sup>ضرت مفتی محم<sup>شفیع</sup> ٔ جلداول ٔ ص ۵۴۷ <sup>،</sup> طبع فروری ۱۹۸۳ ءٔ ادارة المعارف ٔ دارالعلوم کراچی (۱۳) قرآن مجید مع اردوتر جمه از مولا نامحمد جونا گر<sup>ده</sup>ی ٔ تفسیر از مولا نا صلاح الدین یوسف ٔ شاه فهدقر آن کریم پرنشگ کمپلیک ٔ سعودی عرب

(۱۵) حقوق الزوجین از سید ابوالاعلیٰ مود ودی'ص۲۴\_۲۵' طبع دوم' دارالاسلام' بیٹھا نکوٹ' (انڈیا) مارچ ۱۹۴۳ء جنگ جنگی جنگی





چې ايريل تا ډن 2019 . د جو کالي ليريل تا ډن 2019 .



حکمتِ دین

<sup>••</sup> حجة الله البالغة 'ايك عظيم كتاب تج بر:ارسلان الله خان

حضرت شاہ ولی اللہ محدّث دہلوی ہیسی<sup>و</sup> نے سو سے زیادہ کتا میں تصنیف فرمائی ہیں۔ یوں تو ان کی ہر کتاب میش قیمت ہے البتہ'' حجمۃ اللہ البالغہ' ان میں سب سے منفر د' بے نظیر اور شہر 6 آ فاق تصنیف ہے۔ بلا شبہ اس کتاب کو شاہ ولی اللہؓ کا "magnum opus" یعنی بہترین شاہ کا رکہا جا سکتا ہے۔ مولانا عبد الحق حقانیؓ نے جحۃ اللہ البالغہ کا جوار دوتر جمہ کیا ہے' اس کے عرض ناشر میں جناب اعجاز احمد صاحب لکھتے ہیں: ''شاہ صاحبؓ کی بیتصنیف اسم با مسمل کتاب ہے' پھر اس کی عظمت کے کے لیے یہی کا نی ہے کہ یہ کتاب مجد دالملت حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوئؓ کی مایہ نازتصنیف ہے۔ اس کے مطالع کے بعد تعہیم وتو ضِحِ اصول نے لیے اگر کوئی اور کتاب نہ بھی پڑھی جا سکے تو یہی کتاب کا یہ خطمت کے ایسے یہی کا نی ہے کہ ہی کتاب

جس طرح شاہ صاحبؓ نہایت جامع (comprehensive) اور ہمہ جہت (multi-dimensional) شخصیت کے حامل ہیں اسی طرح آپ کی یہ تصنیف بھی ہمہ پہلواور جامع ہے۔ کتاب کیا ہے 'گویاعکم وحکمت کا ایک بحرِ بے کراں ہے۔ وہ کون ساموضوع ہے جواس کتاب میں شامل نہ ہو قرآن وسُنّت فقد علم وادب 'حکمت' فلسفہ و منطق 'اصول وفروع' عبادات' تصوف' اخلاق' نفسیات' ما بعد الطبیعیات' روحانیات' عمرانیات' احکام بی و شراء' معیشت' معاملات اور آ داب معاشرت' گویا ایک ہی تسبیح میں سارے موتی پرو لیے گئے ہیں۔ البتہ ڈا کٹر محمد مظہر بقاً نے اپنے پی ایچ ڈی کے مقالے'' اصول فقہ اور شاہ و لی اللہ '' میں جمۃ اللہ الباد کے جملہ موضوعات کوان تین عنوانات میں سمیٹ دیا ہے: ۱) فقہ ۲) حدیث ۲۳) حکمتِ دین۔

''شاہ صاحبؓ نے علم کلام کے عنوان سے کوئی کتاب تصنیف نہیں کی اور اس بنا پر اُن کو منطکمین کے زمرہ میں شار کر نابظاہر موز وں نہیں' لیکن ان کی کتاب جمۃ اللہ البالغہ جس میں انہوں نے شریعت کے حقائق اور اسرار بیان کیے ہیں' درحقیقت علم کلام کی روحِ رواں ہے۔ شاہ صاحبؓ نے علم کلام میں کیا اضافہ کیا؟ علم کلام درحقیقت اس کا نام ہے کہ مذہب اسلام کی نسبت بیثابت کیا جائے کہ وہ منزّل من اللہ ہے۔ مذہب دو چیز وں سے مرکب ہے: عقائد وا حکام ۔ شاہ صاحبؓ نے زمانہ تک جس قد رتصنیفات ککھی حاج چکی تقس صرف پہلے حصہ کے متعلق تھیں' دوسر سے حصہ کو کس

56

الطيف آبادُ حيدرآبادُ سندھُ اي ميل: khanarsalanullah@gmail.com





نے مَس نہیں کیا تھا۔ شاہ صاحبؓ پہلے شخص ہیں جس نے اس موضوع پر کتاب لکھی۔ خود دیباچہ میں لکھتے ہیں کہ جس طرح آنخصرت ٹنگیٹر کوقر آن کا معجز ہ عطا ہوا تھا جس کا جواب عرب وعجم سے نہ ہو سکا 'اسی طرح آپ ٹنگیٹر کو جوشریعت عطا ہوئی تھی وہ بھی معجزہ تھی ۔ کیونکہ ایسی شریعت کا وضع کر ناجو ہر طرح ہر کحاظ سے کامل ہوئا طاقتِ انسانی سے باہر ہے اس لیے جس طرح قر آن مجمد ے معجزہ ہونے پر بہت سی کتا ہیں لکھی سکین ضروری ہے کہ اس معجزہ کے متعلق تھی مستقل تصنیف کھی جائے۔

پھر لکھتے ہیں کہ ابلِ بدعت نے اکثر اسلامی مسائل کے متعلق پیاعتر اض کیا ہے کہ وہ عقل کے خلاف ہیں۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہ عذاب قبر رحساب کپل صراط میزان کوعقل سے کیا تعلق ہے؟ رمضان کے اخیر دن کا روز ہ واجب ہواور شوال کی پہلی تاریخ کا حرام اس کے کیا معنی ؟ تر غیبات و تر ہیبات کے متعلق جو پچھ شریعت میں وارد ہے وہ ہننے کے قابل با تیں ہیں ( معاذ اللہ )۔ غرض متکرین اس قسم کے بہت سے اعتر اضات کرتے میں ان کے جواب کے لیے ضروری ہے کہ بیٹا ہت کیا جائے کہ شریعت کی تمام با تیں عقل کے موافق ہیں۔ شاہ صاحبؓ نے بید دوغرضیں جو بیان کیں علم کلام کے اہم المقاصد ہیں اور اِس کھا ظ سے ہم ان کی کہات ( جمتہ اللہ البالغہ ) کو در اصل علم کلام کی کتاب قرار دیتے ہیں۔

شاہ صاحبؓ نے جن مہتم بالشان مسائل کلامیہ پراپنی کتاب (جمۃ اللّٰہ البالغہ ) میں بحث کی ہے وہ حسبِ ذیل ہیں:

- - ۳) روح کی حقیقت۔
    - ۴) جزاوسزا کی حقیقت۔
  - ۵) واقعاتِ قیامت کی حقیقت۔
    - ۲) عالمِ مثال-
    - ۲) نبوت کی حقیقت ۔
  - ۸) تمام ندا ، ب کی اصل ایک ہے۔
    - ۹) اختلاف ِشرائع کے اسباب۔
  - ۱) ایک ایسے مذہب کی ضرورت جوتمام مذاہبِ قدیم کا ناسخ ہو۔''
    دعل برہے

(علم الكلام اورالكلام ٔ ازعلامة بلی نعمانی ٌ)

حضرت شاہ ولی اللہؓ نے اس کتاب کا نام قرآن کریم سے اخذ کیا ہے۔قرآن پاک میں ارشاد ہے: ﴿قُلْ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ عَلَمُوْ شَآءَ لَهَدُ مَحُمۡ اَجْمَعِیۡنَ۞﴾ (الانعام) '' آپ(سَکَلَیْظِیۡ)فرماد یجیے پس اللہ بی کی جمت پوری ہے بے شک اگر اللہ چاہتا تو تم سب کوہدایت فرمادیتا۔'' مولا نا عبید اللہ سندھیؒ جوشاہ ولی اللہؓ کے کام پر سند (authority) کا درجہ رکھتے ہیں' انھوں نے جمۃ اللہ







البالغہ کی اردوشر حکصی ہے۔اس شرح میں دیے گئے مقد مہ کتاب میں شاہ صاحبؓ کا قول نقل کیا گیا ہے: '' قرآن مجید میں ہے کہ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ (پس الله بی کی حجت پوری ہے)۔ چوں کہ اس آیت میں انسان کی ذمہ داری اور اس کے کرموں کے پھل اورخدا تعالٰی کے بیسجے ہوئے قوانین کی حکمت کی طرف إشارہ ہےاور یہ کتاب بھی اسی کا ایک شعبہ ہےاس لیے میں نے اس کتاب کا نام حجۃ اللّٰدالبالغدرکھا۔'' اسی شرح میں ججۃ اللّٰہ البالغہ کا اجمالی تعارف بیان کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ بیہ کتاب انسانوں کے شخص اور اجتماعی مسائل ٔ اخلا قیات ٔ ساجیات اورا قتصا دیات کی روشن میں فلاحِ انسانیت کی عظیم دستاو پز ہے۔ حجة التٰدالبالغہ دوجلدوں پرمشتمل ہے ۔ پہلی جلد کوسات حصوں میں تقسیم کیا گیا ہےاور ہر حصہ میں ایک بحث شامل ہے۔ پھر ہر بحث کو گٹی ابواب میں منقسم کیا گیا ہے۔اس جلد میں وہ اصول بیان کیے گئے ہیں جن پرشریعتو ں اور مٰداہب کی صلحتوں کا اِنحصار ہے۔ یہلی جلد کے ابواب مند رجہ ذیل ہیں : جزاد ہزاکے بعد کی زندگی تکلیف اور جز اوسز ادینے کا بیان (۲ ۳) تدابیرِنافعه ۵) نیکی وبدی کی حقیقت سعادت كابيان (1 ۲) ساست مِلّیه 4) احاديث نبوية تأييني سے استنباط جلد دوم : دوسرے حصہ میں حضرت شاہ ولی اللّٰہ ؓ نے صحیح احادیث کی حکمت کی تشریح کی ہے۔اس کے ابواب مندرجەذيل ہين: ۲) یا کیزگی ا) ايمان وعلم م) روزه ٣) نمازوزكوة ۵) کچ ۲) احسان(تصوف) ۸) تدبیر منزل(خانه داری) ۷) معاملات آدابِ معيشت
 آدابِ معيشت ۹) سیاست مدن (شهرون کاانتظام) (اردوشرح جمة التدالبالغذازمولا ناغبيد التدسندهيّ) شاہ صاحبؓ نے بیہ کتاب ۲۳۵ کاء میں کھی ۔ اُس وقت ہندوستان پر محمد شاہ رنگیلا ( دورِاقتدار:۱۹ کاء۔ ۴۸ ۲۷ء ) کی حکومت تھی ۔انگریز وں کی مکاری اور مقامی لوگوں کی غداری عروج پرتھی ۔ با دشاہ رنگیلا رنگ رلیوں میں مصروف تھا۔ ہرطرف طوائف الملو کی کا دور تھا۔ مریٹے سکھ اور جاٹ مسلمانوں کے لیے عذاب بن گئے یتھے۔نوابُ راجْ مہاراج ساز باز اور فتنہ پردازی میں مبتلا تتھے۔مسلمان معاشیٰ ساجیٰ مٰدہبی' معاشرتی اور اخلاقی غرض ہراعتیار ہے دوال اور پستی کا شکار تھے۔ بقول سید سلیمان ندوکٌ: 58 المحمت قرآن 🖥

'' مغلیہ سلطنت کا آفتاب آب بام تھا' مسلمانوں میں رسوم اور بدعات کا زورتھا' جھوٹے فقراءاور مشائخ اپنے ہزرگوں کی خانقا ہوں میں مسندیں بچھائے بیٹھے تھے' مدرسوں کا گوشہ منطق اور حکمت کے ہنگا موں سے پرشورتھا۔'' ( مقالات سلیمانیہ )

ایسے پُرِآ شوب دور میں اُمت کی اصلاح کے لیے شاہ ولی اللّٰہؓ نے قلمی جہاد کرتے ہوئے حجۃ اللّٰہ البالغہ جیسی معرکۃ الآراء کتاب ککھی' جورہتی دنیا تک کے مسلمانوں کے لیے مشعل راہ ہے۔

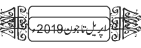
شاہ ولی اللّذُوّہ پہلے عالم ہیں جنہوں نے اُسرارِشریعت کوموضوع بنایا۔ آپ کی تحریر کردہ اس لا زوال کتاب کا مطالعہ کرتے ہوئے قاری بھی یوں محسوس کرتا ہے کہ عقل کے سارے مدارِج طے کرنے والا ایک عبقری مفکر کلام کررہا ہے تو بھی یوں لگتا ہے کہ ایک صوفی ملأاعلیٰ سے الہا م حاصل کر کے تصوف کے مسائل بیان کررہا ہے۔

"The Conclusive Argument From نے حجة اللہ البالغہ کا ترجمہ Marcia K Hermansen" "God کے نام سے کیا ہے۔انہوں نے اس کتاب کے ابتدا ئیہ میں شاہ صاحبؓ کو برصغیر کا بہترین مفکّر قرار دیا ہے۔وہ لکھتے ہیں:

"The Conclusive Argument From God" is the master work of Shah Wali Ullah Of Delhi. He is considered to be the most important Muslim thinker of pre-modern South Asia.

سابق صدر شعبه عربی جامع سند ھر پر و فیسر حسین جلبانی صاحب اپنی کتاب ' شاہ ولی اللّٰہ ؓ کی تعلیم ' میں لکھتے ہیں : ' شاہ صاحبؓ جو پچھ پیش کرنا چاہتے سے وہ حجة اللّٰہ البالغہ کے مقد مے میں نہایت وضاحت سے بیان فرما چکے ہیں۔ شاہ صاحبؓ کہتے ہیں کہ ' شریعتِ مصطفوی مَنَّا تَنْیَّاً کے لیے وقت آچکا ہے کہ ہر ہان اور دلیل ک لباس میں جلوہ گر ہو کر میدان میں آیا جائے ۔ میر نز دیک جملہ علوم شریعت میں سب سے بہترعلم وہ ہے جس کا مقصد رموز دین کو وضاحة بیان کرنا ہے' ۔ شاہ ولی اللّٰہ ؓ اس کتاب میں ایک دانا کے راز ایک حکیم اور ایک عظیم فلسفی کے طور پر نظر آتے ہیں' جوار سطو' کنفیو شس 'تا وُ' اینِ رُ شداور یو بلی سینا سے کہتر علم اور ایک عظیم فلسفی کے طور پر نظر آتے ہیں' جوار سطو' کنفیو شس 'تا وُ' اینِ رُ شداور یو علی سینا ہے کہیں بڑھ کر ہے۔' پر و فیسر محمد سر ورصاحب اپنی کتاب ' ار مغانی شاہ ولی اللّٰہؓ ' میں رقم مراز ہیں کہ:

ججة الله البالغه میں شاہ صاحبؓ نے جہاں بے شارعلوم وفنون پر قلم اُٹھایا ہے وہیں شاہ صاحبؓ ہی وہ پہلے فرد ہیں جنھوں نے عمرانیات (Sociology) کو با قاعدہ ایک مضمون کی حیثیت سے پیش کیا۔کارل مارکس (۱۸۱۸ء۔۱۸۸۳ء) کو "Father of Socialism" کہا جاتا ہے جبکہ اس نے The Communist (۱۸۱۸ء۔Manifesto اور Das Capital جیسی اعلیٰ پائے کی کتابیں ۱۸۴۸ء میں لکھیں۔ یعنی کارل مارکس سے سااسال قبل حضرت شاہ ولی اللہ ؓنے Sociology کی بنیا درکھ دی تھی۔ چنا نچہ اگر تعصب کی عینک اُتار کراور







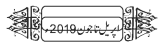
کو تحقدار ہیں۔ معروف اسلامی اسکالرڈ اکٹر اسرارا حمدؓ اپنے ایک کی کچر میں جعۃ اللّٰہ البالغہ کی اہمیت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ: 'اپنی مشہورِ زمانہ تصنیف جعۃ اللّٰہ البالغہ کے ذریعے شاہ ولی اللّٰہؓ نے حکمتِ دین کو با قاعدہ ایک علم کی حیثیت دے دمی اور اسلام کے نظامِ عقائد نظامِ عبادات اور نظامِ معاشرت و معاملات کو ایک مربوط اور من ط نظامِ زندگی کی حیثیت سے پیش کیا'جس کی آنے والے دور میں شد بدترین ضرورت پیش آنے والی تھی۔'' دلائل البالغہ کی حیثیت سے پیش کیا'جس کی آنے والے دور میں شد بدترین ضرورت پیش آنے والی تھی۔'' دلائل مرار احمد صاحبؓ مزید بیان کرتے ہیں کہ ہندوستان کے شہر حید رآبا دد کن سے ہجرت کر کے کراچی ہوں ایک ڈاکٹر اسرار احمد صاحبؓ مزید بیان کرتے ہیں کہ ہندوستان کے شہر حید رآبا دد کن سے ہجرت کر کے کراچی پی ایک ڈی کی ڈرکٹر بیٹا رت علی صاحب عمر انیات (Sociology) کے ماہر ہیں۔ انہوں نے عمر انیات میں پی ایک ڈی کی ڈرک کی طاحل کی سے اور وہ اس صفحون پر authority (ستک ) سمجھے جاتے ہیں۔ اُن کا کہنا ہے کہ: سیند اس میں میں ایک کی دیکھیں ہے میں کہ میں میں میں میں میں ایک میں میں ہیں ہیں ہیں کر ایک ایک کرا ہی

"Shah Wali Ullah is the greatest social thinker of the world."

گویاشاہ ولی اللّذَّر نیا بھر میں عمرانیات کے ماہر اعظم میں۔(لیکچرڈ اکٹر اسراراحکڈ) جمۃ اللّد البالغدا یک عظیم شخصیت کی عظیم کتاب ہے۔افسوس کا مقام ہے کہ مغرب پرسّی کی وجہ سے مسلمان این علمی سرمائے سے یکسر عافل میں۔ بقول علامہ اقبال: یورپ کی نعلامی پہ رضامند ہوا تو مجھ کو تو گلہ تبچھ سے ہے یورپ سے نہیں ہے! کاش کہ بیہ کتاب ہر مسلمان کے گھر میں ہواور ہم سب اس سے استفادہ کریں۔اللّہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس

£3£3£3

ایک مسلمان ہے دین کے تین اہم تقاضے مُطالبات دين • عبادت ِرب • فريضه شهادت على النا <sup>م</sup> • فريضها قامت دين داكشرا والمحد صفحات:120 قيمت:90روپے







فكرونظر

یتیم پوتے کی وراثت کا مسّلہ ایک علمی اورفقهی جائز ه مقاله نگار: پروفیسر حافظ احمد یار باب چہارم دارنوں کے طبقات فصل لاک : فقہ خفی کی رو سے فقه حنفى ميں وارثوں كود وطبقات ميں تقسيم كيا جاتا ہے: (۱) اصحاب الفروض: سب ہے پہلے توبید یکھا جائے گا کہ دارتوں میں ہے'' اصحاب الفروض'' کون کون سے ہیں' چنا نچہاولاً ایسےلوگوں کا حصہ نکالا جائے گا۔ ذ وی الفروض کُل باره میں <sup>(۱)</sup>:(۱) باپ(۲) ماں (۳) خاوند (۳) بیوی (۵) بیٹی یا بیٹیاں ( جبکہ میت کی صلبی اولا دِنرینه موجود نه هو(۲'۲)هیقی وعلّاتی بهن یا بهنیں ( جبکه میت کی نه اولا دموجود هو نه باپ)— ( ۹۴ ) اخیافی بھائی اور بہن ( جبکہ میت کے نہ اولا دموجود ہو'نہ باپ اور نہ حقیق بھائی بہن )( ۱۰) پوتی ( جبکہ میت کی اولا د میں صرف ایک لڑ کی موجود ہو(۱۱) دادا ( جبکہ میت کا باپ موجود نہ ہو ) ( ۱۲) دادی یا نانی ( جبکہ ميت كاباب يامال موجود نه ہو) نو ب ۔ ۱ : ان میں سے پہلے سات کا ذکرتو واضح طور پر قرآن مجید میں ہے' نمبر ۸ اور ۹ کے متعلق تمام امت کا اجماع ہے کہ سورۃ النساء کی آیت ۱۱۲ خیافی بھائی بہن کی میراث کے متعلق ہے (اس کی تفصیل میں الجھنا ہمارے لیے خارج از بحث ہے ) ینمبر • ا'۱۱' ۱۲ کا ذکر قرآن حکیم میں نہیں ہے' بلکہ احادیث اور اجتہاد صحابۃ ؓ سے اس کا ثہوت ملتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان تین قشم کے وارثوں کے اصحاب الفروض ہونے میں شیعہ ُتَی کا اختلاف ہے — یو تی <sup>ے</sup> متعلق سند حضرت عبداللّٰہ بن مسعود <sub>طلَّظَ</sub> کے مشہور فیصلہ سے لی جاتی ہے <sup>(۲)</sup>۔ اسی طرح دادا دادی ے متعلق بھی مختلف'' آثار دارد ہ'' موجود ہیں' جن کی تفصیل ہمارے لیے غیر متعلق ہے۔ نوٹ ۲۰: خیال رہے کہ اصحاب الفروض کا مطلب بینہیں کہ ان تمام وارثوں کو ہر حال میں حصہ ملے گا۔ یہ**اں** 



61

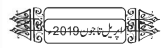


فرض ضروری اور واجب کے معنوں میں نہیں بلکہ فریضہ <sup>ز</sup>یعنی مقرر کر دہ حصۂ کے معنوں میں استعال ہوا ہے۔اور آیات ِ میراث میں بیلفظ انہی معنوں میں استعال ہوا ہے<sup>(۳)</sup> ۔لہٰذا اصحاب الفروض سے مراد وہ لوگ ہیں جنہیں قرآن کے مقرر کر دہ چوشم کے حصوں یعنی <mark>1</mark> ، <del>1</del> ، <del>1</del> ، <del>1</del> ، <del>1</del> اور <del>1</del> میں سے کوئی ایک حصہ <sup>حسب</sup> حالات دیا جاسکتا ہو۔ پس جب وارثوں میں اس قشم کا کوئی شخص یا اشخاص ہوں تو ان کے حصے سب سے پہلے ادا کیے جائیں گے۔<sup>(۳)</sup>

نوٹ۔": یہ بات قابلِ غور ہے کہ بیٹا کسی صورت میں بھی صاحب فرض نہیں ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اصحاب الفروض صرف وہ وارث ہیں جنہیں قبل از اسلام عرب جاہلیت میں وراثت سے کوئی حصہ نہیں دیا جاتا تھا اور قر آن اور شارع میں پہلی نے ان کے حصے مقرر کردیے۔<sup>(۵)</sup>

(۲) عصبات: جب اصحاب الفروض میں ہے کوئی نہ ہویا ان کے حصے نکالنے کے بعد پچھ پنی رہے تو یہ ' بقایا جائیداد' عصبات کوملتی ہے۔

لفظ عصبہ دراصل جمع ہے عاصب کی اور پھر اس کی جمع عصبات بنائی جاتی ہے اور اس لفظ (عصبہ) کااطلاق مفرد مثنی اور مذکر مونٹ سب پر ہوتا ہے۔ لغت میں اس کے معنی وہ مرد ہے جو باپ کی طرف سے رشتہ دار ہو (قوبة الو جل لابیه) لیتنی بیٹا 'بھائی' چچایا ان کی اولا دنرینہ ۔عرب جاہلیت میں صرف یہی لوگ ورا ثت کے حق دار منصور ہوتے تھے قرآن حکیم نے چونکہ ذوی الفروض کے صصص مقدم کردیے اس لیے اب اصطلاح شرعی میں عصبہا سے کہتے ہیں جو ذوی الفروض کے بعد ورا ثت کا حقدار ہو۔ اور اس میں بعض صورتوں میں ( اور شیعہ کے زدیک تما مصورتوں میں ) برابر کے در جے کی عورتیں بھی شامل ہوتی ہیں۔







ایک بات ظاہر ہے کہ اگر عصبات میں سے کوئی بھی موجود ہوگا تو جائیداد پوری کی پوری تقسیم ہوجائے گی اور کچھ باقی نہ بچے گا'لیکن اگر بالفرض ان تمام میں سے بھی کوئی نہ ہوتو تقسیم وراثت کے لیے علی التر تیب مزید نیچ بھی طبقات مقرر کیے گئے ہیں اور گویہ ہمارے موضوع سے خارج ہیں' کیونکہ پوتا اور پوتی عصبات کی قسم اول میں سے ہیں' تاہم از دیا دمعلومات کے لیے تمام مرا تب استحقاق وراثت کو حاشیہ میں درج کیا جاتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

فقہ جعفری میں نسبی وارثوں کے تین طبقات ہیں اور ہر طبقہ میں دوذیلی طائفے ہیں۔ پہلا طبقہ دوسر ے طبقہ کو اور دوسرا نتیسر ے طبقہ کو مجموب کر دیتا ہے۔لیکن ہر طبقہ کے دونوں ذیلی طائفے بیک وقت وراثت پاتے ہیں <sup>(۱۱)</sup>اس طرح کہ ہر ذیلی طا کفہ میں قریب کارشتہ دار بعید کو مجموب کر دیتا ہے<sup>(۱۱)</sup> گویا حجاب بالتحص میں بیان کر دہ قاعدہ''ادلاء''<sup>(۱۱)</sup>کی رعایت ایک حد تک ورثاء کی طبقہ بندی میں کرلی گئی ہے اور دوسرا قاعدہ''الا قوب فالا قوب''ہر طبقہ کے دونوں طالفوں پرالگ الگ جاری ہوتا ہے۔

یو تقسیم طبقات اس طرح پر ہے <sup>(۱۷)</sup> ( ہرایک طبقہ کے ساتھ اس کے دونوں ذیلی طائفے درج میں )۔ پہلا طبقہ ( <sup>(</sup>) والدین ( ← )اولا داوراولا دکی اولا دینچ تک ۔

دوسراطبقہ ( ()دادادادی اورنا نانانی او پر تک(  $\bigtriangledown$  ) بھائی بہن اوران کی اولاد نیچ تک۔ تیسرا طبقہ ( () متونی 'اس کے والدین یا والدین کے والدین کے چچا یا پھو پھی اور ان کی اولاد

دراولا د۔ (ب) متوقی 'اس کے والدین یا والدین کے والدین کے ماموں یا خالداوران کی اولا د دراولا د۔ زون اورزوجہ وراثت سے بھی محروم نہیں رہ سکتے' وہ ہر طبقہ کے ساتھ اپنا مقررہ حصہ پا کیں گے اوران کا حصہ نکالنے کے بعد متر وکہ دیگر در ثدین تقسیم کیا جاتا ہے۔ البتہ چونکہ شیعہ جواز متعہ کے بھی قائل ہیں' پس جب مرداور عورت میں متعہ ہوا ہوتوا یک دوسر کا وارث نہیں ہوسکتا' الا اینکہ بوقت متعہ اس صفون کی کوئی شرط کر لی گئی ہو<sup>(10)</sup>۔ عورت میں متعہ ہوا ہوتوا یک دوسر کا وارث نہیں ہوسکتا' الا اینکہ بوقت متعہ اس صفون کی کوئی شرط کر لی گئی ہو<sup>(10)</sup>۔ اب دیکھئے اس تقسیم کی رو سے پوتا پوتی طبقہ اول کے طاکفہ دوم میں سے ہیں۔ پس اگر تو اس طاکنے میں پوتے پوتیاں یا نوا سے نوا سیاں ہی ہوں گے (یعنی ایک ہی در ج کے ) تو اپنے اپنے باپ یا ماں کے قائم مقام ہو کر اس طرح ورا ثرت یا کی ہوں گے (یعنی ایک ہی در ج کے ) تو اپنے اپنے باپ یا ماں کے قائم مقام ہو کر اس طرح ورا ثرت یا کیں گئی جس طرح ماقبل قسط اول میں حاشیہ میں تشریح کی جا چی کا کی ہو (۲۰)۔ کے ساتھ ای طاکنے کا کوئی '' او پر کے در ج' کا وارث موجود ہوا تو مجوب ہوجا کیں گئی تا کے الد شیاد قلہ ہیں ترکہ کی جا کہ موں ای ای در ای ہو کہ ہو کہ مام ورا شت کی رو سے پھو پھی بھی اپنے میٹی سی جا سے ہیں گئی ہو الا قلی تھیں ای ماں کے تائم مقام اہل السنّت کے ہاں تو صرف عصبات مذکر میں چاتا ہے کیں اما میہ کے ہاں بغیرا متیا زی تر کی ہو ای کھی خالا قر ب

رشتہ بیرقاعدہ جاری ہوتا ہے۔<sup>(۱۸)</sup>

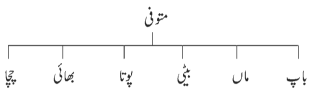
اگران متنوں طبقوں میں سے کوئی بھی وارث موجود نہ ہوتو اہل السڏت کی طرح شیعہ میں بھی تقسیم وراث**ت** کے لیےعلی التر تیب مزیدینچ کے طبقات مقرر میں ۔ فقہ <sup>ج</sup>عفری کی رو سے تمام مراتب استحقاق وراثت اخیر **تک** 



بر المربي الم المربي المربي



یوں ہیں: (۱) طبقہ اولی (۲) طبقہ ثانیہ (۳) طبقہ ثالثہ (۳) معتق (آزاد کرنے والا) (۵) ضامن جریرہ (عہدی وارث)(۲) اما معلیہ السلام <sup>(۱۱)</sup> — ان میں سے ہر پہلی قتم اپنے سے دوسری قتم کو مجوب کر دیتی ہے' البتہ زوجین ہرحال میں حصہ پائیں گے۔<sup>(۲۰)</sup> فضل موم): شبیعہ ٹنی ففتہ کی روسے پوتے کے متعلق احکام کی عملی وضاحت مسکہ زیر بحث کی اصل حقیقت ذہن نشین کرنے اور فقہ حفل کا مرکی عملی وضاحت لیے گزشتہ دوفسلوں میں جو نفصیل بیان ہوئی ہے اب اس کی عملی توضیح کے لیے چند مثالیں دی جاتی ہیں۔ ان تمام مثالوں میں پوتے پوتی وغیرہ (اولا در اولا د) کو شامل رکھا گیا ہے۔



حنفی فقہ فرائض کے لحاظ سے : باب 'ماں اور بیٹی ذوی الفروض سے ہیں' اس لیے پہلے ان کا حصہ ۲+ ۲+ ۲ = ۵ نکالا جائے گا۔ باقی وارثوں میں سے پوتا جہت اول کے عصبات میں سے ہے اور بھائی اور چچا تیر اور چو تصور ج کے لیں پوتان کو مجموب کر کے بقایا ۲/۱ کاما لک ہوگا۔ شیعہ فقہ فرائض کے لحاظ سے : باب 'ماں' بیٹی اور پوتا طبقہ اولیٰ کے وارث ہیں' اس لیے یہ بھائی اور چچا کو مجموب کر دیں گے' کیونکہ وہ طبقہ دوم وسوم میں سے ہیں۔ پھر طبقہ اولیٰ کے وارث ہیں' اس لیے یہ بھائی اور چچا کو مجموب کر دیں گے' کیونکہ وہ طبقہ دوم وسوم میں سے ہیں۔ پھر طبقہ اول کے چا روارثوں میں سے ماں باپ پہلے طا گفہ کر دیں گے' کیونکہ وہ طبقہ دوم وسوم میں سے ہیں۔ پھر طبقہ اول کے چا روارثوں میں سے ماں باپ پہلے طا گفہ کے ہیں اس لیے پہلے انہیں ان کا حصہ یعنی بیٹ + ۲ = س دیا جا دیا جائے گا۔ اب بیٹی اور پوتا ہر دو طبقہ اول کے طا گفہ دوم میں سے ہیں' لیکن بیٹی پوتے کی نسبت قریب تر ہونے کے باعث پوتے کو مجموب کر کے بقایا ہے کی مالک ہوگی۔

نوٹ: اسی صورتِ مسلہ میں اگربیٹی کے بجائے بیٹا ہوتو بالا تفاق بقایا ﷺ وہی لے گااور پوتا مجتوب ہوگا۔ مثال۲:



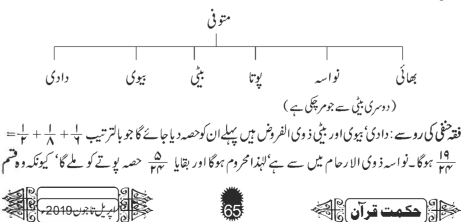
کے باپ مختلف بھی ہوں) دونوں پوتیاں <del>س</del> کا <del>کا = ل</del>اورا تناہی پوتا لےگا۔ ا<del>ہل تشیع</del> کے نز دیک : تمام ورثاطبقہ اوّل ہی کے ہیں –۔۔لیکن بیٹیاں قریب تر ہونے کے باعث تمام جائیداد کی مالک ہوں گی اور پوتااور پوتیاں مجوب ہوجائیں گے۔ مثال <del>س</del>ا:



فقد حفی کی روسے: دادالطور ذی الفرض <del>|</del> لے گا۔ باقی جائیداد بیٹے اور میٹی میں ۲: اکی نسبت سے تقسیم ہوگی اور پوتا مجوب ہوگا۔

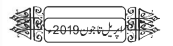
فقہ جعفری کی روسے: دادا طبقہ دوم کا وارث ہے ٰلہٰذا مجحوب ہوجائے گا۔طبقہ اول کے وارثوں میں سے بیٹا بیٹی ایک ہی درج کے ہیں'لہٰذا تمام جائدِادان میں ۲:۱ کی نسبت سے تقسیم ہوگی اور پوتا مجحوب ہوجائے گا۔ مثال ۴:

متونی دو پڑوتے نواس باپ حفق فقد کی بنا پر: باپ بطور ذکی الفرض <del>ہا</del> حصہ لے گا۔نواسی ذوکی الا رحام میں سے ہے کہ لبذا اسے کچھ نہ ملے گا اور بقایا چ دونوں پڑوتوں میں (بحصہ برابر)تقسیم ہوگا<sup>، یع</sup>نی ہرا یک کوجائیداد کا <del>ہل</del> حصہ ملے گا۔ شیعہ فقہ کی بنا پر: تمام وارث طبقہ اول کے ہی ہیں۔ باپ پہلے طائفے کا ہے ہیں اسے تو مقررہ حصہ ہ<mark>ا</mark> ملے گا۔ دونوں پڑوتے اور نواسی طبقہ اول کے طائفہ دوم سے ہیں اور ان میں سے نواسی قریب تر ہے کہ ہذا پڑوتے محجوب اور بقایا چ حصہ کی ما لک صرف نواسی ہو گی۔



اول کے عصبات میں سے ہے اور بھائی اس کی دجہ ہے مجتوب ہوجائے گا۔ شیعہ قانون دراشت کی روسے : دادی اور بھائی طبقہ ثانیہ میں سے ہیں ٰلہٰذاوہ مجتوب ہوجا 'میں گے۔ ہیوی کواس کا مقررہ حصہ 1 مل جائے گا۔ باقی تمام دارث طبقہ اول کے ایک ہی طائفے سے ہیں 'لیکن بیٹی قریب تر ہونے کے باعث نوا سے ادر پوتے کو مجتوب کر کے بقایا کم حصہ جائیداد کی ما لک ہوگی ۔ کہ ان چند مثالوں سے دوبا تیں بالکل داضح ہیں :

- (۱) پوتا ہرحال میں جائیداد سے محروم نہیں ہوتا۔وہ'' مجوب الارث'' ہے'' ممنوع الارث''نہیں۔ یعنی اسلام میں محض یتیم ہونا کوئی اییا دیوانی جرم نہیں کہ اس کی سزامیں جائیداد سے محروم کر دیا جاتا ہو<sup>(۱۱)</sup>۔ بلکہ پوتا بھی بعض خاص حالات میں مجموب ہوتا ہے'جس طرح بھائی' بہن' چچا' دادا' بھیجا وغیرہ دوسرے وارث بعض خاص حالات میں مجموب ہوجاتے ہیں۔
- (۲) اس تمام تفصیل سے واضح ہوجاتا ہے (اورویسے بھی یہ بات بالکل بدیہی تی ہے ) کہ ہروارٹ کی حیثیت بدلتی رہتی ہے اوراسی لحاظ سے اس کے حصہ میں بھی کمی میشی ہوتی رہتی ہے۔ چنا نچہ فقہاء نے (اللّٰہ تعالٰ ان کی غلطیوں سے درگز رفر مائے اور ان کی مساعی کی جزائے خیر دے ) تنتبع واستقراء سے ہرقتم کے وارثوں کے تمام ممکن پیش آمدہ حالات کوالگ الگ عنوانات قائم کر کے بھی بیان کیا ہے'اس طرح سے وارثوں کی کل مساقسام بنتی ہیں۔ <sup>(۲۲)</sup>
  - اس سلسلہ میں ہمارے موضوع بحث یعنی پوتے اور یو تی کےا حکام کا خلاصہ حسبِ ذیل ہے :<sup>(۲۳)</sup>
- لوتا
- جب میت کا کوئی بیٹا نہ ہوتو اسے بیٹا ہی شمجھا جائے گا۔
- (۲) بیٹے کی موجود گی میں مجوب ہوجاتا ہے جا ہے وہ اس کا باپ نہ ہو۔
- (۳) اسی طرح نچلے در جے کا پوتا (مثلاً پڑوتا )اپنے سے او پر کے درج کے پوتے سے بحجوب ہوجا تا ہے۔ (۴) کبھی تر کہ ذوی الفروض میں پوری طرح تقسیم ہوجانے کے باعث محروم ہوسکتا ہے۔ (مثلاً جب کسی آ دمی کی دوبیٹیاں ڈالدین اورایک پوتا رہ جائے تو <del>سا</del> والدین اور <del>سا</del> بیٹیوں کو ملے گااور پوتا محروم رہے گا)۔
  - يوتى
  - (I) میت کا بیٹا ہونہ بٹی تومثل بیٹی کے جسمی جائے گی۔
- (۲) بیٹے کی موجودگی میں یا پنے سے او پر کے درج کے پوتے سے بھی مجوب ہوجائے گی۔ (۳) صرف ایک صلبی بیٹی ہویا اپنے سے او پر کے درجے کی صرف ایک پوتی موجود ہوتو اس کے ساتھ بطور ذی
  - فرض کے 🕂 حصہ پائے گی۔ (۴) اپنے بھائی یا چچاکے بیٹے کے ساتھ عصبہ ہوجائے گی۔







نوا سے نواسی کے احکام یکساں ہیں <sup>(۲۵)</sup> یعنی (۱) اولا دنہ ہونے کی صورت میں ہر بیٹی یا بیٹے کی اولا داپنے باپ یا ماں کا حصہ علی النب پائے گی اور (۲) قریب تر بعید کومجموب کردیتا ہے۔ سب میں حصاب سب سب میں نہ نہ بازے کہ گئی سب میں حصاب سب سب میں کہ مدہ سب کی معرف کی معرف کی معرف کی معرف کے معرف

اس وقت تک جو کچھ خامہ فرسائی کی گئی ہے اس کا ماحصل میہ ہے کہ چچا کی موجودگی میں (اور شیعہ کے نزدیک پھو پھی کی موجودگی میں بھی ) بھتیجا(یتیم پوتا)اپنے دادایا دادی کی جائداد سے **لطور ورا شت** کچھ نہیں پاسکتا۔اور بینتیجہ ہے قرآن کے لفظ' الاقر ہون ''اور' 'اولیٰ'' کی قانونی اور فقہی تعبیر کا۔<sup>(۲۷)</sup>

لطف کی بات توبیہ ہے کہ اگر چہ طریق تعبیر اور اندازِ فکر جدا جدا ہے لیکن نتیجہ بہر حال ایک ہی نکلہ ہے اور پچ پو چھئے تو مسلہ کے باقی پہلو (مثلاً بیر کہ جب صرف پوتے پو تیاں وارث ہوں تو جائیداد کس طرح تقسیم ہوگی؟ علی الرؤو میں یا علی النسب؟ ) ایک ثانو کی حیثیت رکھتے ہیں — اصلی معرض بحث اور نفس مدعا '' بیتیم پوتے کی وراثت کے مسلہ'' میں یہی صورت ہے کہ وہ اپنے چچا کی موجو دگی میں کیوں کر مجوب ہو سکتا ہے؟ – سو اس کے متعلق ہر مکتب خیال کے فقہاء کا طریق استد لال اور اس کا متیجہ گزشتہ اور اق میں پیش کیا جاچکا ہے ۔ لیکن اس کے متعلق ہر مکتب خیال کے فقہاء کا طریق استد لال اور اس کا متیجہ گزشتہ اور اق میں پیش کیا جاچکا ہے ۔ لیکن ابھی بی فساند اپنے نقطہ کمال ( Climax ) تک نہیں پہنچا ۔ اس کا ایک اور پہلو بھی آپ کے سامنے لانا ہے ۔ حواشی اور حوالہ جات

- (۱) فتاوی عالمگیری ۲۰۱/۱۰ ، نیزتمام کتب فقد فرائض ۔ (۲) مصادر الاحکام الشرعیه ۱۲۶/۳ ، نیز مقاله لذا کا اگلاباب (پنجم) ملاحظہ سیجیے۔ (۳) المواریٹ الاسلامیہ 'ص۹۔ (۴) تُتبِ فرائض میں عمومان تمام حصوں پر فردأ فردأ بحث کی جاتی ہے جس سے پتہ چل جاتا ہے کہ کس کس صورت میں
- کس کس وارث کوکون ساحصہ ملےگا'مثال کےطور پر دیکھئے :المواریث الاسلامیہ'ص ۳۱ تا ۱۳۳۷۔

(5) Mohammaden Law F.B.Tyab ji p.826

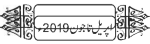
(۲) نیز دیکھتے مقالہ مذا' پہلاحصہ باب دوم' عنوان: اسباب میراث۔ (۷) المواریٹ الاسلامیہ محص ۲۶۔ سراجی' ص۱۲۔ (۸) یہ احناف کا مسلک ہے شوافع اور موالک کے نز دیکی نمبر ۲ اور نمبر ۳ بیک وقت بھی وارث ہوتے ہیں۔ نیز مقابلہ کے لیے دیکھتے شیعوں کی تقسیم طبقات ورثاء( مقالہ لذا) میں طبقہ ثانیہ۔ (۹) المقارنات التشریعیہ ۲۷/۶ و شریفیہ' ص ٤٣۔٤٤۔

(۱۰) پیر تیب اس طرح پر ہے:(۱)اصحاب الفووض (۲)عصبات (۳)معتق ( آزاد کرنے والا )اور معتق کے





عصیات (۴) الد د علی ذوی الفہ وض غیبہ الذوجین (لیجن خاوند یا بیوی کے علاوہ دوسرے اصحاب الفروض کو بذریعہ رد بقایا بھی تقسیم کروینا )(۵ ) ذوی الار حام ( وہ وارث <sup>ج</sup>ن کا تعلق میت کے ساتھ بذریعہ اس کی بیٹی یا بہن یا ماں یا پھو پھی کے ہو(۲)مو لی الموالات (عہدی وارث ) (۷) المقد لہ بالنسب علی الغید لیحنی وہ مجہول النسب آ ومی جس کے حق میں متوفی نے کسی الیی قرابت کا اقرار کیا ہو جوخود اس متوفی کے ذ ریع نہیں بلکہ کسی اور واسطے سے قائم ہو سکتی ہو ( ۸ )الموصبی لڈ بیما زاد علی الثلث لینی ایپا ٹخص جس کے متعلق متوفی نے اپنی تہائی سے زیادہ جائیداد کی وصیت کی ہو( 9 ) بیت المال ۔ خوٹ : پہلی پانچ اقسام اہل السنّت کے مزد دیک متفق علیہ ہیں' آخری حارم را تب میں احناف' شوافع اور حنابلہ کا با **بمی جزوی اختلاف ہے تفصیل کے لیے دیکھتے**: المواریٹ الاسلامیہ علی المذاہب الاربعہ 'ص ۱۷٬۱۵۔ (١١) كتاب الفدائض من شرائع الاسلام ص٢ وفتاوى الميراث ص٢٢\_٢٤ اورامير على محمد ن لاء (انكريزى) ص٩-(۱۲) البته طبقه ثالثہ میں محض قریبی کوورا ثت ملتی ہے جا ہے وہ کسی طائفے سے ہو'د کیھئے محتارالمسائل'ص۲۲۱۔ (١٣) مقاله مذا يهلا حصهُ باب سوم عنوان: حجاب -(١٢٢) كتاب الفرائض من شرائع الاسلام ص٢ نيز مختار المسائل ص ١٥٤\_ (10) جامع الاحكام 1/1/ (۱۲) نیز د تیسخ مختارالمسائل ٔ ص۱۵۹ سر پرکتاب ایران کے قین مشہور مذہبی رہنما ؤں یعنی آیت اللہ کا شانی ' خیم الملہ اور ناصرالملہ کے فتادیٰ اورتحریروں کا مرتب اردوتر جمہ ہے۔لہٰدا شیعہ فقہ کی متند کتاب کا درجہ رکھتی ہے۔ (12) كتاب الفرائض من شرائع الاسلام' ص١٠\_ (۱۸) امیرعلی کامحڈن لاء(انگریز ی)'ص9۔ (۱۹) یہاں یہ بیان کردینا دلچیسی سے خالی نہیں ہوگا کہ ہرقتم کے وارثوں کی عدم موجودگی میں اہل السنّت کے نز دیک سب ہے آخر پر سرکاری خزانہ (بیت المال)وارث قراریا تا ہے۔ ( دیکھئے اہل السنّت کے مراتب استحقاق وراثت )لیکن شیعہ دراثت میں بیت المال کے نام ہے ہی بیزار ہیں۔ان کے نز دیک بالکل ہی لا دارث آ دمی کا مال امام غائب علیہ السلام کا مال ہے اورغیبت امام میں وہ مال نائب امام یعنی مجتہد کو ملے گا' جواس مال کواس شہر کے غرباء میں تقسیم کرے گا جس کا متوفی باشندہ تھا۔ (لا وارث مال کے متعلق خوارج کا نظریہ بھی اس سے ملتا جلتا ہے' دیکھئے مقالہ مذا' پہلا حصہٰ باب دوم کا حاشیہ ( ۵ )۔اس مسّلہ پر دلچسپ اور قابل مطالعہ بحث کے لیے دیکھئے امیرعلی کی جامع الاحکام ۱۷/۱ 'ص۲۵ نیز ۷۵ ببعد-(۲۰) و كَيْضَ مختار المسائل ص ١٦٦٬١٦٥\_ (۲۱) افسوس ہے کہ بعض حضرات کی طرف سے عمداً یا عدم واقفیت کی بنا پر بیہ مسلہ کچھا تی انداز میں پیش کیا جاتا ہے جواسلام بیزاری کے سٹنٹ سے کم نہیں ہے۔ادارہ طلوعِ اسلام کراچی کے رسالہ'' یتیم پوتے کی وراثت'' کا ایک اقتباس ملاحظہ فرمائیں — ''ملّا کا مذہب ہے کہ زید (متوفی دادا ) کی ساری جائیدادعمرو (بیٹے ) کومل جائے گی۔ حامد (یتیم پوتا) کو کچھنہیں ملے گا(یہ یوری مثال مقالہ مذاکے دوسرے حصہ میں باب دوم فصل اول میں دی ہوئی ہے)اس کا قصور؟ یہی کہ وہ میتیم ہے باپ کا سامیہ نہیں' اے وراثت سے کیوں نہ محرو**م کیا** جائے؟''—( دیکھئے تین اہم مسائل صفحہ ۱۳۴۷) — اس قشم کی تحریروں کا مسّلہ سے نا آشنالوگوں پر ( جن میں







83



مقام خيرت؟

اب تک جو پچھ بیان ہو چکا ہے اس سے ظاہر ہے کہ میٹیم پوتا '' اقربیت' ، ہی کی تشریح کا '' شکار' ، ہور ہا ہے۔ اس پر یہ خیال آ سکتا تھا کہ شاید ' اقحوٰ ب' کی یہ تشریح ( جس میں بظاہر اس لفظ ے عرفی ونف یاتی پہلو کو نظر انداز کر کے صُض صرفی دنحوی پہلو کو سامنے رکھا گیا ہے ) شاید کسی ایک یا چند منطقی د ماغوں کی کا وش اور مُض تعبیر الفاظ ک شعبدہ گری اور قانو نی جمنا سٹک ہو لیکن تعجب پر تعجب ہے کہ اقر ب کی یہ تعبیر ایسی منفق و مجمع علیہ ہے کہ گرزشتہ ساڑھے تیرہ صدیوں میں آج تک کسی نے اس سے اختلاف نہیں کیا ہے ۔ آپ ورا شت کی کوئی کتاب اٹھالیں ۔ چاہے وہ کسی نہ ہم فکر کی نمائندہ ہو'ہر جگہ ''الا قوب فلا قوب '' کا قاعدہ اور اس کی تو ضبح میں سب سے پہلی مثال ہی یہی دی ہوئی ملے گر ''جس طرح بھیجا اپنے چچا ہے مجموبہ ہوجا تا ہے' ۔ ز ہے قسمت! مثل ہی یہ کہ کوئی ملے گر ' جس طرح بھیجا اپنے چچا ہے محکوب ہو جا تا ہے' ۔ ز ہے قسمت! مثال ہی یہ وی ہوئی ایک واضح شوت ملے ہیں ' جن کا دکر اجھی اس کا سلیلہ آ کے چاتا ہے اور دو سے ایڈ تک میٹیم پو تے ک مثال ہی یہ وی ہوئی اور فتہا ء تک نہیں رہ جاتی ' بلکہ اس کا سلیلہ آ کے چاتا ہے اور دو سرچا ہے یہ ہو تیا ہے' ۔ ز ہے قسمت! میں ہونے نے بالکل واضح شوت ملتے ہیں ' جن کا ذکر اجھی اس باب میں ہوگا۔





(منفق علیہ) سے کیا جاتا ہے۔<sup>(۱) یع</sup>نی اصحاب الفروض کو دینے کے بعد جو پچھ بچے وہ قریب ترین مرد کو دے دو —لیکن اگر یہ بھی فرض کرلیا جائے کہ 'اقو ب'' کی طرح یہاں بھی' 'اولنی'' کامفہوں سیجھنے میں غلطی لگی ہوگی<sup>(۲)</sup> اور اس اختمال کو بھی مان لیس کہ بیر حدیث کسی خاص واقعہ سے متعلق ہوجس کی جزئیات کا ہمیں علم نہ ہو سکا ہواور خاص اسی واقعہ یا اس جیسے واقعہ میں ''اولنی'' اپنے ان معنوں میں لیا جا سکتا ہو — تو بھی مندرجہ ذیل تصریحات کا کیا کیا جائے؟

(1) صحیح بخاری میں حضرت زید بن ثابت طافتو کی موجود ہے کہ:

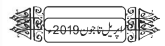
ولد الابناء بمنزلة الولد، اذا لم يكن دونهم ولد ذكر ذكرهم كذكرهم وانثاهم كانثاهم، يرثون كما يرثون و يحجبون كما يحجبون، ولا يرث ولد الابن مع الابن (<sup>m)</sup>

یر وق حکہ یہ وق ویہ سببری حکم میں ہے جبکہ ان کے علاوہ (میت کا)اور کوئی ہیٹا موجود نہ ہو۔ان میں ''بیٹوں کی اولا دبیٹوں ہی کے حکم میں ہے جبکہ ان کے علاوہ (میت کا)اور کوئی ہیٹا موجود نہ ہو۔ان میں لڑ کے لڑکوں کی طرح اور لڑکیاں لڑکیوں کی طرح میراث پائیں گے۔اوران میں اولاد ہی کی طرح احکام میراث و حجاب جاری ہوں گے اور بیٹے کی اولا د( پوتایا پوتی ) بیٹے کی موجو دگی میں وراثت نہیں پائے گی۔'

انہی زید بن ثابت ٹائٹنے کے متعلق آنخصرت ٹائٹیڈ نے فرمایا تھا: ((وَاَفْرَصْلَّھُمْ ذَیْدُ بْنُ ثَابِتِ)) یعنی زیڈ تمام صحابہ سے بڑھ کرعلم الفرائض کے ماہر ہیں۔ پھران کے اس فتو ٹی پر تمام صحابہ کرام <sub>ٹنا</sub>ئٹر نے اجماع کر لیا تھا<sup>( ہ</sup>) اوراُ مت کے کسی فرد نے گزشتہ چودہ صدیوں میں اس پراعتراض نہیں کیا۔

خیال رہے کہ اس جگہ ''ولد الابن'' سے بوجہ لام معرفہ اور تکر ارمعرفہ کے صرف زندہ بیٹے کا بیٹا (لیعنی وہ پوتا جس کا باپ زندہ ہے) مراد نہیں لیا جا سکتا اور نہ آج تک کسی نے بیہ مطلب لیا ہے' کیونکہ اولاً تو باپ کے ہوتے اس کی اولا دکو کچھ نہ ملنا خود قرآن سے بدیہی وصر یحی طور پر ثابت ہے<sup>(۵)</sup> ثانیاً تکر ارمعرفہ میں ثانی سے اول ہی مراد لینا' اصولِ فقہ کا قاعدہ کلیہ نہیں ہے جس کی بنا پر یہاں لاز ما یہ معنی لیے جا کیں ۔ ثالثاً حدیث میں لفظ' ولد ''بصورت نکرہ موجود ہے ۔ یعنی پوتے صرف اس صورت میں وارث ہو سکتے ہیں جب'' کوئی بھی بیٹا'' موجود نہ ہوگا۔ رابعاً اگرزندہ بیٹے کا بیٹا ہی مراد ہوتا تو اس کے لیے سید ھی عبارت یوں ہوتی: ولا یو ٹ ولد

۲۰ ) اس صحیح بخاری میں حضرت عبداللہ بن مسعود ریکٹو کا واقعہ درج ہے<sup>(۲)</sup> کسی شخص نے حضرت ابو موئ اشعری ریکٹو سے جب وہ عہد عثانی میں کوفہ کے حاکم تھ<sup>(2)</sup> سو چھا کہ ایک میت کے دارث اس ک بیٹی کو تی اور بہن ہیں۔ ترکہ کیوں کرتقسیم ہو؟ انہوں نے نصف جائیداد بیٹی کو اور باقی نصف بہن کو دینے کا فتو ک د یا اور پوتی کو محروم رکھا۔ لیکن ساتھ ہی سائل کو ابن مسعود کی خدمت میں بھیج دیا۔ انہوں نے بیٹی کو ل<sup>ہ</sup> ' پوتی کو <del>با</del> (جول کر م<del>ہم</del> یعنی دو بیٹیوں کا حصہ بنتا ہے ) اور بہن کو بقایا <del>سا</del> دلایا اور کہا کہ نبی اکر مشکل کی تی ہوتی سے مسلہ میں یہی فیصلہ دیا تھا۔ ہل السنّت کی فقہ فرائض میں پوتی سے متعلق احکام اسی حدیث کی بنا پر بہت پیچیدہ







اس داقعہ میں قابل غور بات یہ ہے کہ دونوں صحابیوںؓ میں ہے کسی نے بھی پوتی کواپنے مرحوم باپ کا قائم مقام نہیں بنایا اورابن مسعودؓ نے جو حصہ دلایا بھی توا یک اور حیثیت سے۔ ( ۳ ) فروع الکافی میں امام جعفرصا دق'ٹسے ایک روایت منقول ہے جس میں مختلف وارثوں کے متعلق بیان کیا گیا ہے کہ کس کو کس پرتر جیجے دی جائے گی'اس میں آیا ہے: (<sup>9)</sup> ابنك اولى بك من ابن ابنك و ابن ابنك اولى بك من اخيك ..... الخ '' تیرابیٹا پوتے کے مقابلہ پراور پوتا بھائی کے مقابلہ پرزیادہ حقدارورا ثت ہے۔۔۔۔۔'' پھران روایات واحادیث میں ہرطرح کی غلطی اورضعف کا احتمال وامکان تھا' کیکن مقام حیرت ہے کہ جہاں ہم دوسرے سینکڑ وں معمو لی فروعی مسائل پر علمائے امت کوا ختلا ف کرتے' آثار وا حادیث پر نہایت بے با کی سے جرح و نقید کرتے اور فریق ثانی کی تعبیر وتشریح کوخلاف ِعقل وثقل تُشہراتے دیکھتے ہیں ٔ وہاں اس مسّلہ پر نہصرف سے کہ کسی نے آواز ہی نہیں اٹھائی بلکہ کسی کو کبھی اس میں کسی قشم کی غلطی یا خرابی کا شبہ تک پیدانہیں ہوا کس کس کا حوالہ دیا جائے' جبکہ مخالفت میں کہیں ایک لفظ بھی نہیں ملتا۔ <sup>(۱۰)</sup> اس ضمن میں ٔ راقم نے خصوصاً ان ائمہ کی طرف رجوع کیا جوابنے اجتہا داور عام مسلک سے مخالفت میں خاص شہرت رکھتے ہیں'لیکن اس مسئلہ پرسب کوہمنو ایا یا۔اس کی صرف ایک بہت بڑی مثال علامہ ابن حز م اندکٹّ کو لیتا ہوں ۔ بیہ یا نچو یں صدی جمری میں ہوئے ہیں اور انہوں نے تقلید کو بالکل حچوڑ کر اجتہا دِمطلق کا دعویٰ کیا تھا۔اندلس کےعلماء نے اختلاف ِرائے کی بنا پرانہیں طعن وایذ ا کی آماج گاہ بنالیا تھا اور مقامی اُمراء کے دل میں ان کے برخلاف شورش پیدا کر کے انہیں خوفز دہ کرنا چاہا' کیکن وہ کسی سے نہیں ڈ رے۔امام موصوف نہایت تیز ز بان نتھاورمخالفین پر جرح کرنے میں بے باک اور تخت گوفقیہان سے بڑ ھرکرکو ئی نہیں ہے۔<sup>(۱۱)</sup> دوسرے بے شار مسائل کے علاوہ خود میراث کے بعض مسائل ( مثلاً عول ) میں انہوں نے جمہور کے مسلک سے شدیداختلاف کیا ہے<sup>(۱۲)</sup> کیکن اس مسَلہ کے متعلق نہایت خاموشی اوراطمینان سےلکھ دیا: ولا يرث مع الابن الذكر احد الا البنات والاب والام و الزوج والزوجة فقط (٣) '' بیٹے کے ساتھ مل کرسوائے بیٹیوں' ماں باپ' خاوندیا ہیوی اورکو کی دار نے نہیں ہوسکتا۔'' ادرآ گے چل کرصاف لکھتے ہیں: ولا يرث بنوالابن مع الابن الذكر شيئًا، اباهم كان اوعمهم، وهذا اجماع متيقن (١٠٠) '' بیٹے کے بیٹے (پوتے) بیٹے کی موجودگی میں کچھ بھی نہ پا کمیں گے' جاہے وہ (بیٹا)ان (پوتوں) کا اپنا باپ ہویا چچاہؤاور بیہ بات قطعی یقینی اجماع سے ثابت ہے۔'' لیکن بیا جماع پھر بھیصرف اہل السنّت کے لیے حجت ہوسکتا تھا۔ شیعہ( خوارج اور بعض معتز لہ مثلًا نظام کی مانند) جمیتِ اجماع کے ہی منکر ہیں <sup>(۱۵)</sup>اور ویسے بھی قانونِ وراثت میں اہل السنّت سے ان کا سخ**ت** ا ختلاف ہے کیکن اس مسلہ پر وہ بھی متفق ہیں ۔اگر چہ اس پر پہلے بھی تفصیلا لکھا جاچکا ہے<sup>(۱۱)</sup> تا ہم مزید قطعیت ايريل تاجون 2019ء 7 会 🖁 حکمت قرآن 🎖 🍽 اور''ازالہ شبہات'' کے لیے مندرجہ ذیل اقتباس بھی ملاحظہ فرمائیں :

فلا ميراث لولد ولد مع ولد ذكرا كان اوانشى، حتى انه لا ميراث لابن ابن مع بنت، ومتى اجتمع اولاد الاولاد وان سفلوا فاقرب منهم يمنع الابعد ..... ولا يشارك الاولاد فى الارث سوى الابوين والزوجين<sup>(1)</sup> <sup>(، ك</sup>ى اولادكى اولاد كواولاد كـ ساتھ وراثت برگز نه ملے گى چاہے وہ (اولاد) بيٹا ہويا بيٹى حتى كه پوتا بھى بيٹى كے ہوتے ورثنييں پاسكا۔اور جب بھى اولادكى اولاد يا اور بھى نيچ در جكى اولاد (اپنے سے او پر كے در جكى )اولاد كے ساتھ بحظ ہوجائے تو زيادہ قريبى دور والے كومحروم كرد كے گا اور سوائے

والدین یا ز دجین کے اولا د کے ساتھ اورکوئی وراثت میں شریک نہیں ہوسکتا۔''

الغرض اس تمام مسلے کا سب سے زیادہ دلچ سپٴ قابلِ توجہ اور حیران کن پہلو یہی ہے کہ کہیں اس کی مخالفت کا سراغ نہیں ملتا ( سوائے موجودہ صدی کے )۔ <sup>(۱۸)</sup>

آ خرآج بهمیں بیقانون کیون ظلم اور نامعقولیت دکھائی دیتا ہے؟<sup>(۱۹)</sup> کیا گزشتہ ساڑ ھے تیرہ سو برس میں امت کے کسی خلیفہ یا امام' کسی جمتہد' محدث' فقیہ سیا ستدان اور کسی فر د میں اتنی عقل اور رحم نہ تھا کہ اسے بیہ سللہ چہ تا اوروہ اس کے خلاف احتجاج کرتا؟ دوسرے بے شمار مسائل (اور جن میں سے بعض تو مصحکہ خیز حد تک معمولی ہیں) پر تو ہنگا مہ آرا تنا زعات اور اختلا فات عہد صحابہؓ سے لے کر آج تک موجود چلے آتے ہیں۔ خود وراشت ہی کے متعلق کی مسائل میں صحابہ کرام شائی میں بھی (اور بعد میں بھی) اختلاف ہو کے اور ان تمام اختلا فات وراشت ہی کے متعلق کی مسائل میں صحابہ کرام شائی میں بھی (اور بعد میں بھی) اختلاف ہو کے اور ان تمام اختلا فات کار لیکارڈ کتب حدیث وفقہ میں مل جا تا ہے۔ کیکن یہی ایسا مسللہ ہے جس پر گو یا بھی کسی نے پچھ سو چاہی نہیں۔ ورت کے قانون کی حیثیت سے نافذ رہا ہے۔ اور عد التوں میں آئے دن اس قسم کے معاملات پیش ہوتے ہوں گے۔ اور پھر بھی کسی آدی میں کوئی قبارت کی میں شاذ پیش آتا ہو کھی کسی ہے کہ موجود ہوں تک حکومت کار دیار ڈی میں میں ہوتی ہے کہ زندگی میں شاذ پیش آتا ہو کہلہ روز مرہ کا معاملہ ہے اور صدیں جن میں میں

موجود ہےاور آج تک سب ہی اس کی خلاف ورز ی کرتے چلے آئے<sup>(۲۰)</sup>یا مظھر العجائب والغرائب! قر آن کامنصوص مسّلہاورامت میں اس کو سیجھنےوالے تیرہ سوسال تک عائب !!! عقل بسوخت زحیرت کہ ایں چہ بو العجی ست!

میں کہتا ہوں — اور ہر غور دفکر کرنے والامسلمان اسی نتیجہ پر پہنچے گا — کہ یقیناً کچھا یسے حالات و وجو ہات تھے جن کی بنا پراس قانون کومکر وہ ومعیوب نہیں سمجھا جاتا تھا۔اور آج جو نفطہ نظر میں تبدیلی آگی ہےاور جذبات برا یحیحنہ ہورہے ہیں' تو اس کے پس منظر میں بدلے ہوئے حالات اور ہمارے مدت سے روبہ الحاد معاشرتی اورا قتصادی نظام کوبھی بڑادخل ہے۔

افسوں ہے کہ آج تک خاص اس نیت سے ان حالات ووجوہات کا کھوج لگانے کی کوئی کوشش نہیں کی گئی

مربع المربع ا







(۲۰) اخبارات کی بحث کےعلاوہ پنجابات مبلی نے اس مسئلہ پر جوآ راءطلب کر کے شائع کی ہیں'اس میں'' خصوصاً عوا م کی آراء میں''بار باراس چیز کود ہرایا گیا ہے کہ بی' 'مسکڈظلم ہے۔قر آن کے برخلاف ہےاوراب قر آن کا اصلی قانون نافذ ہونا چاہیۓ' ۔ان آراء کے مطالعہ کے بعد آ دمی حیران رہ جا تا ہے کہ یا توعلمِ دین اور نہم قر آن ہمار ے ز مانے میں دنیا سے بالکل رخصت ہو چکا ہے ٔ یا پھریڈ' درواز ۃ رحمت'' ہمارے ہی لیے کھلا ہےاور ً پہلے سب محروم بى رہے . وكم من عائب قولًا صحيحًا وافته من الفهم السقيم باب ششم



متفرق مطالعه اورغور وفکر سے اس مسّله پر خاموشی کی حسب ذیل وجوہ سمجھ میں آتی ہیں : (۱) عربوں میں زمینوں وغیرہ کی ملکیت کا کوئی دیوانی یا مالیاتی نظام نہ تھا کہ پخص متوفی کے بعد پٹواری اور تخصیل دار وغیرہ کے ذریعے نئے وارثوں کو قانونی حق ملکیت دیا جا تا ہو۔ ہر شخص اپنی شادی شدہ اولا دکواپنی جائیداد کا کوئی حصہاس کے گزارہ کے لیے دے دیتا تھا— ( ہمارے دیہا توں میں آج بھی اس کا رواج ہے۔ گوملکیت باپ کے نام رہتی ہے کیکن شادی شدہ بیٹے کا پورا حصہ الگ کر کے اسے دے دیا جا تا ہے۔اگر چہ قانونی طور پر کاغذات ِ مال میں وہ اس حصے کا مالک باپ کی وفات کے بعد ہی بنتا ہے ) — اور اس بیٹے کے اپنے باپ کی زندگی میں مرنے پربھی اس مال یا زمین کاحق ملکیت دادا کی طرف نہیں بلکہ پوتوں کی طرف منتقل ہوجا تا تھااور نہ ہی چچااس کے دعویدار ہوتے تھے' کیونکہ ان کے نز دیک تو کسی کاحق تشلیم کرلینا ہی'' سرکاری فیصلہ' 'ہوتا تھا— غالبًا اسلام کے ابتدائی زمانہ میں یہی دستور جاری رہا' تا آ نکہ بعد میں منظم حکومتیں اور دفا تر قائم ہوئے۔ چونکہاس طرح بھی یتیم پوتوں کو چنداں نقصان نہیں پہنچتا تھا'اس لیے مسکلہ قابل توجہ نہ بنا۔ (۲) اسلام نے فر دکوا پنی جائداد پرسب ہے زیادہ حقوق تصرف مثل بیچ وہبہ وغیرہ کے دیے ہیں۔اور نہ تو اس کے اس حق نصرف کو بھاری ٹیکسوں یا عدالتی فیسوں کے ذیر یعے سے نا قابلِعمل بنایا ہےاور نہ ہی کوئی فرداس بنا پر کہ وہ بعد میں جائداد کا وارث بننے والا ہے ٔ اپنے مورث کے حق نصرف کوچینج کر سکتا ہے <sup>(۱)</sup> ۔ ما لک جائداد اپنی زندگی میں جسے جا ہے اور جتنا جا ہے با آ سانی دے سکتا ہے۔ پھرمسلمان کو دصیت کاحکم ہے <sup>(۲)</sup>خصوصاً اقرباء کے لیے۔توالی سیچمسلمان سے بیہ بالکل مستبعد ہے کہا پنے میتیم پوتوں یا دوسر بے مختاج اقرباءکو(جن میں پتیمی اور قرابت — تہڑع کے دو پہلوموجود ہیں ) کچھ دیے بغیر مرجاتے ہوں <sup>( m)</sup>۔اس صورت میں بھی کوئی جھگڑا نہیں اُٹھ سکتا۔

یہ ہمارے زمانے کے مسلمانوں کی جہالت کی انتہا ہے کہ وہ اس طرح مال دینے کوبھی گناہ سجھنے لگے ہیں

مربع ايرين ۶۵۱۶ م مربع ايرين ۶۵۱۶ م

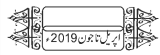




جیسا کہ میں نے مقالہ کے مقدمہ میں تخصیل دارصا حب کا واقعہ ذکر کیا ہے ٔ حالانکہ بیغل منتحسن ہی نہیں ضروری ہے ٔ بشرطیکہ اس میں کسی کونقصان پہنچانے کی نیت نہ ہو۔

(۳) اسلامی حکومت کے فرائض میں سے ہے کہ وہ اپنی رعایا کی بنیا دی ضروریات از قتم مکان 'خوراک 'لباس مہیا کرنے کے سامان پیدا کرے<sup>(2)</sup> مسلمانوں کی اکثر حکومتوں اور خصوصاً دورِ خلا فتِ راشدہ میں اس پر عمل ہوتا تھا۔ حضرت عمر دین ﷺ کے عہد میں مسلمان تو مسلمان ذمی ضعیف 'معذور اور نا قابلِ روزگا ر بوڑ ھوں وغیرہ کے بیت المال سے وظائف مقرر تھے<sup>(۸)</sup> ۔ اور صرف مدینہ کے لوگوں کے جو وظائف اور الا وُنس مقرر تھے اس کی مقدار تین کر وڑ سالا نہ تھی<sup>(۹)</sup> ۔ اور یتامیٰ کے لیے تو بیت المال میں خاص حقوق ہیں<sup>(۱)</sup> ۔ یعنی حکومت کے لیے ضروری ہے کہ اپنی طرف سے برآ سرایتا می کے لیے وظائف مقرر کر ے۔ اسلامی حکومتوں میں قاضی (مجسٹریٹ) کے فرائض میں سے تھا کہ وہ اپنے علاقہ (jurisdiction) میں یتامیٰ کے معاملات کی نگہ ہداشت رکھے۔<sup>(۱۱)</sup>

تج بہ شاہد ہے کہ اگر ایبا انتظام ہوتو میتیم ہونا'' مصیبت' کی بجائے ایک صفت (qualification) متصور ہونے لگے۔ اس کی ایک مثال ہمارے اپنے زمانے میں ملتی ہے' حکومت نے بھارت سے آنے والے مہاجرین کے لیے گزارہ الا ونس بھی مقرر کیے تھے۔ اکثر مہاجرین کود یکھا جو ہیچا ہے تھے کہ زمین وغیرہ چا ہے الاٹ ہو یا نہ ہؤ گز ارہ الا ونس ملتار ہے' کیونکہ فطرتِ انسانی'' نفع عاجل'' کوزیادہ پیند کرتی ہے۔ (۵) اسلامی قانونِ وراثت میں ( جبکہ دہ عملاً صحیح طور پر نافذ ہو ) جائیداد صرف باپ یا دادا ہی کی طرف سے حاصل نہیں ہوتی کہ اگر ہیدر دوازہ بند ہو جائے تو لازما آدمی بے نوا ہی ہوکر رہ جائے گا' بلکہ اس ہمہ گیر قانون میں ماں باپ خاوند' ہیوی' بہن 'بھائی' چچا وغیرہ سب ہی ذریعہ وراثت ہو ساح ہو ہے جائے گا' بلکہ اس ہمہ گیر قانون میں ماں باپ خاوند' ہیوی' بہن 'بھائی' چچا وغیرہ سب ہی ذریعہ وراثت ہو سے تقص کر اور یہ پاکس نامکن ہے کہ کوئی حاصل نہیں ہوتی کہ اگر میدر وازہ بند ہو جائے تو لازما آدمی بنواہی ہو کررہ جائے گا' بلکہ اس ہمہ گیر قانون میں ماں باپ خاوند' ہیوی' بہن 'بھائی' چچا وغیرہ سب ہی ذریعہ وراثت ہو سکتے ہیں۔ اور سے بالکل نامکن ہے کہ کوئی حض سب کی طرف سے ہی وراثت سے محروم ہوجائے در پا یعض اوقات کسی خاص طرف سے محبوب باتو ہیں حالت صرف پوتے کے ساتھ مخصوص نہیں ہے' بلکہ چھ اصلی وارثوں کے علاوہ ہاتی ہر خص جر ماں کی زد میں آ سکتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ ہی کوئی نامعقولیت





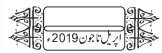


نظرنهآئي۔(١٢)

پھر جن صورتوں میں یتیم پوتا مجتوب ہوجا تا ہے ضروری نہیں کہ ہر حالت میں وہ قابلِ رحم ہی ہوتا ہو۔کٹی صورتوں میں اسے ماں کی طرف سے باپ کی نسبت بھی زیا دہ جائیدا دمل سکتی ہے۔کتنی دفعہ بالغ اورصا حبِ اولا د و جائیداد پوتے ہو سکتے ہیں۔بعض دفعہ دادا جائیدادنہیں بلکہ قرضے چھوڑ کر مرسکتا ہے جن کی ادائیگی اس صورت میں چچاپر واجب ہوگی۔اکثر صورتوں میں یہ بھی ممکن ہے کہ خود چچاہی اس سے کم من اور مفلس رہ گیا ہو۔ اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ خودیتیم کا باپ اس قدر دولت چھوڑ مراہو جو اس کے دادا کو بھی نے ہوئی ہو۔ الغرض رہا بعض دفعہ' قابلِ رحم' ہونا تو اس میں میٹیم پوتے کے ساتھ دوان کے دادا کو بھی نے ہوئی ہو۔ الغرض رہا بعض دفعہ' قابلِ رحم' ہونا تو اس میں میٹیم پوتے کے ساتھ ہوہ بہن نا دار بھائی اور مفلس چچاہی ہو۔ ا

(۲) معلوم ہو چکا ہے کہ بیہ سلہ عہد ِصحابہؓ سے چلا آرہا ہے اور ہر مذہب فکر کے فقہاء نے اس پرا جماع کرلیا تھا۔ اور کتاب دسنت پرایمان اہماع کا احترام اور ماہرینِ فِن کی تحقیق پراعتما داس ز مانے کے مسلما نوں کا طر ۂ امتیا ز تھا۔ امت کے بہترین د ماغوں کا کسی مسلہ پر متفق ہوجانا ان کے نز دیک سب سے بڑی جست تھی <sup>(۱۱)</sup>۔ اور اس کے بعدان کے ذہنوں میں کسی اعتراض کا اعجرنا ہی دشوارتھا۔

(2) اسلام ایک مکمل نظام حیات ہے اور اس کا ایک مجموعی مزاج ہے جوتق یم ہو کر قائم نہیں رہ سکتا۔ اس کے اجزاء کو پارہ پارہ کرکے نہ تو ان کے بارے میں جداگا نہ رائے زنی درست ہو سکتی ہے نہ کسی دوسرے نظام زندگی کے اندراس کے کسی جزء یا اجزاء کو پوست کر کے کوئی مفید نیچہ حاصل کیا جا سکتا ہے۔ اس کا ہر جزء دوسرے اجزاء کے ساتھ اس طرح جڑا ہوا ہے کہ ان کے ساتھ مل کر ہی کا م کر سکتا ہے اور اس کی خوبی یا قباحت کے متعلق صحیح رائے اس وقت قائم کی جا علق ہے جبکہ پور نظام اسلامی کے متاسب اور عمل میں اسے کا م کر تے ہوئے دیکھا جائے۔ قانون وراثت اسلامی نظام حیات کا ایک جزء ہے اور اس نظام حیات کا پنا ایک مخصوص معالی معیشت نظام معاشرت نظام اخلاق نظام حیات کا ایک جزء ہے اور اس نظام حیات کا اپنا ایک مخصوص ساتھ اس کا اپنا قانون بہ ہڈ قانون وراثت اسلامی نظام حیات کا ایک جزء ہے اور اس نظام حیات کا اپنا ایک مخصوص معالی معیشت نظام معاشرت نظام اخلاق نظام حیات کا ایک جزء ہے اور اس نظام حیات کا پنا ایک مخصوص ساتھ اس کا اپنا قانون بہ ہڈ قانون وراثت اسلامی نظام حیات کا ایک جزء ہے اور اس نظام حیات کا پنا ایک مخصوص ماتھ اس کا اپنا قانون بر ہڈ قانون وراثت اسلامی نظام حیات کا ایک جزء ہے اور ان نظام حیات کا پنا ایک مخصوص مولی ہوئے دیکھ جائے۔ قانون وراثت اسلامی نظام حیات کا ایک جزء ہے اور ان نظام حیات کا پنا ایک مخصوص میں تھ ہونا اور کا م کرنا ضروری ہے۔ اس کا اندازہ اس سے بھی ہو سکتا ہے کہ قرآتی احکام وراثت اس وقت نازل ایسے تربیت یا فتہ معاشرت نظام اسلامی نظام اور ایک مثالی اسلامی معاشرہ مضبوط بنیا دوں پر قائم ہو حیکے تھے۔ ای اور نافذ ہوئے جوئے جب ایک مکس اسلامی نظام اور ایک مثالی اسلامی معاشرہ مضبوط بنیا دوں پر قائم ہو حیکے تھے۔ کہ ای مسلہ پر تعجب خیرت نظرت اور نظام اور ایک مثالی اسلامی معاشرہ مضبوط بنیا دوں پر قائم ہو حیکے تھے۔ کہ ای مسلہ پر ہو جب خیرت نظ م اور ایک مثالی اسلامی معاشرہ مضبوط بنیا دوں پر قائم ہو حیکے ہے۔ کہ ای مسلہ پر خوب خیرت کی اسلامی نظام اور ایک مثالی اسلامی کے دیگر اجزاء ہے جب اسلامی نظام کی تمام سی وزور خور میں قائل می اور ایک ای قانون وراثت نظام اسلامی کے دیگر اجزاء ہے جبر میں سوگوار رہ







کم از کم برصغیر پاک و ہند میں بید مسلہ (لیعنی اس پر اعتر اضات ) انگریز می اقتد ارکے بعد ہی پیدا ہوا ہے جس میں مدت تک قرآن کے مقرر کردہ چھ اصلی اور لاز می وارثوں (بیٹا، بیٹی ماں باپ ، بیوی خاوند ) میں سے پانچ کو نظر انداز کرکے ہندو رواجی قانون کے مطابق صرف ایک قسم یعنی بیٹوں اوران کی اولا دکو حصہ دیا جاتا رہا<sup>( ساد)</sup> اور بدلے ہوئے ماحول اور غیر اسلامی معاشرت ومعیشت نے اس رواج کو قانونِ شرعی کے مقابلے پر زیادہ پسند بیدہ اور جاذبِ نظر بنادیا۔ بیاسی رواج کی محت اور قانونِ شرعی سے مملی بُعداور لاعلمی کا نتیجہ ہے کہ آن عام مسلمانوں کو ---- میتیم پوتے کا اپنے چچا کی موجود گی میں دادا کی جائیداد سے حصہ نہ پاسکنا اور کسی نو جوان بے اولا دیوہ کو اس کے خاوند کی جائیداد سے ( نکار ح ثانی پر پابندی لگا کے بغیر بلکہ اس کی اجازت دے کر )

چنانچہا گلے جصے میں میتیم پوتے کے مجتوب الارث ہونے کے مسئلہ کے اس نئے پہلولیعنی اس پراعتر اضات' ان *کے محر*کات اور پیش کردہ اصلا حات وتر میمات اوران کے مضمرات پر تنقیدی نظر ڈالیس گے۔

(جاری ہے)

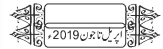
- حوانت**ی اورحوالہ جات** (۱) ہمارےرواجی قانون اوراسلامی قانونِ وراثت کے اس لحاظ سے تقابل کے لیے دیکھئے رسالہ''یتیم پوتے کاحق وراثت''ازسیدغلام احمہ پکیڈرمنظکمری'ص<sup>1</sup>1ما۔
  - (۲) اس پر مفصل بحث مقالہ ہٰدا کے الحظے حصہ میں آ رہی ہے۔
- (۳) کتب فتادی میں پوتوں کے متعلق وصیت کے بعض خاص پیچیدہ سوال ملتے ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ لوگ کس طرح وصیت کرتے تھے جس سے پوتے کو حصہ بھی بیٹے کے برابرمل جائے اور وصیت بھی <del>ہا</del> سے زیادہ نہ ہو۔ مثلاً ایک آ دمی مرگیا'اس نے چھ بیٹے'ایک پوتا اور ایک پوتی حچوڑ می اور وصیت ہی کہ پوتے کو ایک بیٹے کے حصے کے برابر ملے اور پوتی کو <del>ہا</del> حصہ جائداد میں سے پوتے کا حصہ نکا لنے کے بعد بقایا کا <del>ہا</del> ملے ۔ اب تقسیم ورثہ کیوں کر ہو؟ جواب: ہر ایک بیٹا <mark>11</mark> 'پوتا بھی <mark>11</mark> اور پوتی <u>الے لیے گے را دیکھتے مجموعہ فتاویٰ ابن تی می</u>ئیڈ جرم'ص ک
  - (۳) فتادی عالمگیری ج۲'ص ۱۱۸\_
- (۵) فتاویٰ عالمگیری ج۲'ص ۲۰۷ بلکہ باپ کے مفلس ہونے کی صورت میں بھی پوتوں کا نفقہ عدالت دادا پر واجب کرسکتی ہے ——ایپنا۔
  - (۲) فَنَادِيْ عَالْمَكْيَرِيْ جَ٢٠ ص ١٢٨\_
  - (۷) اسلام کا قتصادی نظام ٔ ص۳۵ (بحواله المحلی ابن حز ثم) نیز اس کتاب کاصفحه ۱۳۹ اور ۱۳۹ تا ۱۵ ۱۷
    - (۸) الفاروق'ص۲۵۷ بحواله کتاب الخراج۔
      - (٩) الفاروق'ص ٢٢ بحواله يعقوبي-
- (۱۰) احکام القرآن للحصاص'ج۲' ص ۱۲۷ور اصل تو اس بارے میں قرآن کا حکم صریح موجود ہے' دیکھنے





الانفال: ۲۱ والحشر: ٤ — يبال بديميان کرد ينا ضروری ہے که دور انحطاط ميں مسلمان حکمرا نوں نے تو اپنے اس فتم کے فرائض ہے روگردانی اور تغافل شروع کردیا کمین غیر مسلم عکومتوں نے اس قتم کے قوانین اپنا نے شروع کردیے۔ انگلستان میں الٹھارہویں صدی کے بعد Poor Law اور بعد میں Act یعن Act یو کے۔ ہوئے ۔ جرمنی میں متعدد قتم کی پنشنیں اور الاونس اور سرکاری گھر (Shelter Homes) وغیرہ رائی ہوئے۔ تفصیلات کے لیے کمیسرج کی ''تاریخ یورپ'' اور امریکن فاضل Shelter Homes) وغیرہ رائی ہوئے۔ تفصیلات کے لیے کمیسرج کی ''تاریخ یورپ'' اور امریکن فاضل Shelter Homes) وغیرہ رائی ہوئے۔ ''American تفصیلات کے لیے کمیسرج کی ''تاریخ یورپ'' اور امریکن فاضل Shelter Homes) وغیرہ رائی ہوئے۔ '' منصیب قضاء' سے بحث کی گئی ہے نہ بیان کی گئی ہے۔ اس وات کی ہر کتاب میں جہاں جہاں بھی '' منصیب قضاء' نے بحث کی گئی ہے نہ بیان کی گئی ہے۔ اس وقت بہی حوالہ محضر تھا۔ (۱۳) کا نیز دیکھنے غلام دیشیرنا می کا مکتوب مطبوعہ اخبار نوائے وقت لا ہور مور دیرے ادیکر ہوں کا میں کہاں بھی '' منصیب قضاء' کے بحد کی گئی ہے بات بیان کی گئی ہے۔ اس وقت یہی حوالہ محضر تھا۔ (''ا) اور ہیہ بین کی کا مکتوب مطبوعہ اخبار نوائے وقت لا ہور مور دیرے ادیکر ہے کا ہیں جہاں جہاں بھی '' منصیب قضاء' کے بیر ای کا مکتوب مطبوعہ اخبار نوائے وقت لا ہور مور دیرے ادی میں تاہ کا کم کا 'کلی کرا ہے۔ (''ا) اور ہی ہی بندی کوئی فرق روانہ در کھا ہو کہ ہوں کی ای کہ کی دیا جو ہوں کے اجام کر ہے کہ کا ہم کا ہو ہوں ہے ایں بھی کوئی ہوں کے ای کا ہو ہوں ہوں ہوں کی کھی ہوں ہے۔ (''ہا) لار رولیم بنگ کے عہد گورزی (۱۸۲۸ء ہو ایک ہی ککڑی ہے ہا تک دیا جائے۔ دیے گئے - اس کے تریز چاہی ہوں ہی ہی ہوں ہو کی تھا ہوں ہوں کے اور کو ای کی کھی کوشن کی ''

بقيه فنهم القرآن اُوْ تُوا : جن كودي گَڻْ مِنَ الْلَذِيْنَ :انلوگوں میں سے حَتَّى : يہاں تک کہ الْكِتْبَ : كَتَابَ م یعطوا : وہ دے دیں الُجزُيَةَ :جزيه قَ :اس حال میں کہ عَنْ يَبَدِ : باتھ سے هُمْ : وەلوگ صْغَرُوْنَ : جَهُو ٹے ہونے دالے ہیں **نوٹا** : ابتداءً جزیدِ کاحکم یہود دنصار کی کے لیے تھا<sup>،</sup> لیکن آ گے چل کر نبی اکرم<sup>ی</sup> کانٹیز کے **بحوں سے جزید لے کر** انہیں ذتمی بنایا۔ پھر صحابہ کرام ہوئیؓ نے بیرونِ عرب کی تمام قوموں پراس حکم کوعام کر دیا۔ (تفہیم القرآن) **نوٹ؟** : جزیہا داکرنے سے غیرمسلم رعایا کے جان و مال کی حفاظت کی ذمہ داری اسلامی حکومت پر عائد ہو جاتی ہے۔اس کے ساتھ ہی انہیں کچھر عایتیں بھی حاصل ہو جاتی ہیں۔مثلاً اسلامی ریاست میں لا زمی فوجی خدمت سے پیلوگ مشنئ ہوتے ہیں۔اسلام کے مالی احکام بھی ان پرلا گونہیں ہوتے' مثلاً زکو ۃ ' عُشرُ فِطرانہٰ قربانی وغیرہ۔ © (© (©







كتاب نُما

تعارف وتبصره

تبصره نگار: پروفیسرمحدیونس جنجوعه

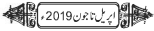
نام کتاب : اسلام اور جمهوریت مصنف : مولا ناابوالکلام آ زاد ضخامت:110 صفحات قیمت:200 روپ ناشر: مکتبه جمال ٔ حسن مارکیٹ ٔ اردوباز ارُلا ہور

کتاب کے مصنف مولا نا ابوالکلام آ زاد کسی تعارف کے محتاج نہیں۔ اُن کا نام ہی ان کا تعارف ہے۔ انہوں نے محتصر الفاظ میں اسلامی نظام کو جمہوری نظام ثابت کیا ہے۔ ہرقوم جمہوریت کے لفظ کو پیند کرتی ہے کہ اس میں عوام الناس کواہمیت دی گئی ہے۔ مگر بیصرف الفاظ تک محد ود ہے۔ کیونکہ جمہوریت تو حکمر ان کو مید تنہیں دیتی کہ وہ باد شاہ ہوا ور اُس کی بود وباش شاہا نہ ہو۔ اسلامی نظام حکومت ہی ایسا نظام ہے جس پر جمہوریت کا لفظ صادق آ تا ہے۔ کیونکہ اس میں حکمر ان کوعوام الناس پر کسی طرح کی برتری حاصل نہیں ہوتی 'وہ صرف نظام عدل

اسلامی حکومت کا سربراہ عوام کی رائے سے منتخب ہوتا ہے۔ اس کو رعایا کے کسی عام انسان پر کوئی برتر می نہیں ہوتی۔ جمہوریت کے قیام کے لیے قرآن مجید میں اَمُورُ هُمْ شُورُ ای بَیْنَهُمْ کے الفاظ آئے ہیں، جس سورة میں بیالفاظ آئے ہیں اس کا نام ہی' الثور کی' کیتی مشورہ ہے۔ رسول اللّٰہ تَکَیْتَیْ اُن سب سے کہلی اسلامی حکومت قائم کی' مگر آپ کی گز ربسر رعایا کے ایک عام آ دمی ہی کی طرح تھی' بلکہ اس سے بھی کمتر۔ اسی طرح آپ تَکَیْتَیْنَا کے بعد آپ کے خلفاء کا بھی یہی انداز تھا۔ نہ آپ نے اپنی سلطنت کے حکمر ان کو خلیفہ کہا جاتا ہے' یعنی اُس ایسا کیا' بلکہ حکمر ان کا انتخاب جمہور کی رائے سے ہی ہوا۔ اسلامی سلطنت کے حکمر ان کو خلیفہ کہا جاتا ہے' یعنی اُس کی ذ مہداری ہے کہ قرآن وسنت کے احکام عوام پر انصاف کے ساتھ نا فذ کرے اور خود بھی ان کا پابند ہو۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلامی جمہور کی نظام خلافت راشدہ تک ہی محدود رہا۔ اس کے بعد مسلمان

حکمرانوں نے بھی اپنے آپ کوعوام الناس سے برتر سمجھا'اقتدار کے نشے میں عیش وعشرت اور کمزوروں پرظلم کی داستا نیں رقم کیس ۔ اسلامی جمہوری نظام وہی ہے جورسول اللّہ طَلَقَقَقَظِّاور آپؓ کے بعد آپؓ کے اصحاب نے رائج کیااوراپنے آپ کوعام آ دمی کے سامنے بھی مسئول جانا۔

کتاب بقامت کہتر وہقیمت بہتر کا مظہر ہے۔جلد مضبوط اور ٹائٹل دککش ہے۔



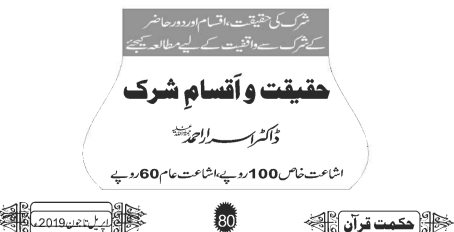
79



نام کتاب : فیضان حقانی مصنف : مولا نامحمود الرشید حدوثی ضخامت: 163 صفحات قیمت: درج نہیں ماشر: القاسم اکیڈئ جامعہ ابو ہرید ہُ خالتی آباد نوشہرہ عاشر: القاسم اکیڈئ جامعہ ابو ہرید ہُ خالتی آباد نوشہرہ علنے کے پتے : (۱) جدید مکتبہ رشید بیحلّہ جنگی پثاور (۲) ادارہ آب حیات غوث گارڈن - 2 ، جی ٹی روڈ منا وال کا ہور (۲) ادارہ آب حیات غوث گارڈن - 2 ، جی ٹی روڈ منا وال کا ہور کتاب کے مصنف مولا نامحمود الرشید حدوثی جامعہ اشر فیہ لا ہور کے فاضل ادر سابق مدرس ہیں ۔ معروف عالم دین اور ۸۰ سے زیادہ قابلِ قدر کتابوں کے مصنف ہیں ۔ ماہ نامہ آب حیات گزشتہ سترہ سال سے ان کی ادارت میں شائع ہور ہا ہے ۔ مولا نا حدوثی تبھرہ نگاری میں مہارت رکھتے ہیں ۔ وہ مولا نا عبد القیوم حقانی کی تصنیفات ادر تالیفات پر ماہرا نہ تبھر ۔ رقم کرتے رہے ہیں ۔ اس کتاب میں انہوں نے وہ تما م تبھر ۔ کیا کر تصنیفات ادر تالیفات پر ماہ انہ تبھر ۔ رقم کرتے رہے ہیں ۔ اس کتاب میں انہوں نے وہ تما م تبھر ۔ کیا کر تصنیفات ادر تالیفات پر ماہ انہ تبھر ۔ رقم کرتے رہے ہیں ۔ اس کتاب میں انہوں نے وہ تما م تبھر ۔ کیا کر تصنیفات ادر تالیفات پر ماہ انہ تبھر ۔ رقم کرتے رہے ہیں ۔ اس کتاب میں انہوں نے وہ تما م تبھر ۔ کیا کر شامل کر دیے ہیں ۔ کتابوں پر تبھر ۔ کے علاوہ چند مکا تیب بھی یہاں درج ہیں جومولا نا عبد القیوم حقانی نے دف

اس کتاب میں سو( ۱۰۰) سے زائد کُتب پر تبصرے شامل ہیں۔ اکثر تبصر محفظ رہیں' اگر چدتمام تبصرے ماہران قلم بند کیے گئے ہیں۔ تاہم شیخ الحدیث مولا ناعبدالقیوم حقانی کی شرح مسلم شریف کی دس جلدوں اور مقد مہ شرح مسلم پر الگ الگ تبصرے قابلِ ذکر ہیں۔ کتاب کے اخیر میں مولا نا حدوثی کی تصنیفات کی فہرست بھی دی گئی ہے۔ کتاب کا ٹائٹل خوبصورت اور دکش ہے۔ کا غذ سفیداور جلد مضبوط ہے۔

١



## **MESSAGE OF THE QUR'AN**

Translation and Brief Elucidation

<sup>By</sup> Dr. Israr Ahmad

### Surah Al-An'am

(The Cattle)

(Recap of verses 21 – 41 of Surah Al-An'am and fresh exposition of verses 42 – 55 of the same Surah, inclusive)

### Translator's note:

For the sake of continuity and coherent explanation, most of the general discourse has been made by employing the 'male' as a prototype, which is in no way meant to be diminutive of the opposite gender or to disrespect the status of women.

Moreover, each verse (Ayah) has been kept as a continuum in order to prevent the misrepresentation of meanings, which may occur when the verses are broken up and the translation of those verses becomes kaput when done in bits and pieces.

Cross-references taken from other parts of the Qur'an and the Hadith of the Messenger of Allah (SAAW) are provided in italics.

The Translation of the Holy Qur'an done by the Message International – USA (www.FreeQuran.com) and edited by Saheeh International – UK, Dar Al Mountada – Saudi Arabia and Al Qummah – Egypt has been used in order to synchronize the use of modern English Language, which we believe will give a more accomplished sense of understanding to Today's mind.

اريل تاجون 2019ء کا



🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

### Recap of verses 21 – 41 (inclusive) of Surah 6, Al-An'am

• The subject matter of verses 21 through 26 is that prejudice and arrogance has made the people worship deities other than Allah (SWT).

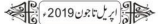
These verses refer from the very onset to the fact that those who falsely assert that there are also other beings who share with Allah (*SWT*) in His (*SWT*) Godhead and hence 'rightly' deserve to claim from man worship and absolute service, are in fact stranded on the path of grave disbelief and evil.

The phrase 'signs (verses) of Allah (*SWT*)' used in these verse refer to the signs found within man's own being, as well as those scattered throughout the universe. They also include the signs which are manifest from the lives and achievements of the Prophets (*AS*), as well as those embodied in the Divine Scriptures. All these point towards one and the same truth - that in the entire realm of existence there is one Allah (*SWT*) alone and that everything else – living, non-living and whatever lies in-between, is merely His (*SWT*) Creation and, hence His (*SWT*) subject(s), servant(s) and slave(s).

The verses declare that denying what should be affirmed and fabricating a lie on Allah (*SWT*) are two of the deadliest sins that are similar in nature. The unbelievers had the false faith that their fabricated deities, other than Allah (*SWT*), which they worshipped and invocated would save them from the punishment and torment of the Hellfire. The verses tell us that on the very first manifestation of Allah's (*SWT*) torment on the Day of Judgement, the unbelievers and infidels will deny and later forget their most cherished beliefs – that those false 'associates' and 'deities' are their saviours. That is because those false 'partners' would be nowhere to be seen because they never existed in the first place, as it was a lie fabricated by the unbelievers. The unbelievers and polytheists will be at a total loss of argument and will consequently be cast into the Hellfire

It is also noteworthy that in these verses, Allah (*SWT*) attributes all that happens in the world as a result of the laws of nature to Himself (*SWT*). Since these laws were made by Allah (*SWT*) Himself (*SWT*), the effects which result from their operation are also ultimately due to the Will and Permission of Allah (*SWT*). The refusal on the part of unbelievers to heed to the call of the Truth, even when it is clear and audible, stems from their arrogance, prejudice and ego-driven mental rigidity. When Allah (*SWT*) describes that particular scenario, He (*SWT*) does so by saying that He (*SWT*) has 'sealed the heart of such people'. Unlike humans, who describe merely an incident, Allah (*SWT*) describes its root cause and ultimate effect.

The verses also reject the argument made by disbelievers that there is nothing novel about the Divine Message revealed in the Qur'an, through the







Last Messenger (*SAAW*) and that it is merely a repetition of things that have come down from the past, by making it abundantly clear that the Truth has always been one and the same and will remain so. Thus, according to the Sunnah of Allah (*SWT*) when people deny the call of the prophet (*SAAW*) because of their sheer arrogance and treachery, Allah (*SWT*) quenches their abilities and judgements.

The verses conclude by warning those of a great torment who make every possible effort to stop the ones who are curious to find and embrace the straight path. Those doing such wicked acts, due to their evil attitude and disbelief are, in fact, storing for themselves the torment of the Hellfire.

### • The central theme of verses 27 through 32 is the absolute certainty of 'Life after Death' and the fate of disbelievers at that point.

This section of verses starts with the indication that on the Day of Judgements when all veils will be lifted and the Truth would become clear to everyone, believers and disbelievers alike, the latter would be devastated and would seek to find a way to redeem themselves. They would be so distressed by the thought of the torment of the Hellfire awaiting them that they would ask (as a wish to) Allah (*SWT*) to give them "one more chance" and to send them back to the worldly life, so that they could live as believers.

The verses then verse elucidate that at that moment of truth (when the unseen would be unveiled) such a statement on their part would not be indicative of either any true change of heart or of any genuinely revised judgement based on serious reflection and reasoning. It would rather be the result of direct observation of reality at a time when even the staunchest unbeliever would find it impossible to deny it. Additionally, it would only be a claim made in distress of the ominous Hellfire with all its torments in store.

The verses in this section of the Surah provide a snapshot of the different types of disbelief in that age and we find that almost all of them are seen even today in some shape or form. These include outright disbelief, atheism and agnosticism.

The verse gives a taste of things to come for the unbelievers and also throws light on the "finale" of the Day of Judgement. Once the unbelievers will run out of all arguments and they will be forced near the Hellfire, they would be asked about the "Truth" – something that they consistently used to deny in their worldly life. They would say that verily it is the Truth, but their testimony at that time would amount to nothing. The disbelievers would then be cast into the Hellfire – the same one that they used to deny in their worldly life.





🗬 🖁 حکمت قرآن

In a nutshell, this section of the Surah portrays a picture of the sheer disappointment, regret, fear and anguish that the unbelievers will experience when the Hour approaches, ushering in the Days of Judgement and Resurrection. The verses call the disbelievers as "losers", as they denied any accountability or meeting with Allah (*SWT*) after death according to the false beliefs that they held in the worldly life. The verse also explains that the unbelievers would not have any chance of redemption as their worldly life would come to an abrupt end, whether it is because of individual deaths or 'the Hour' has arrived.

It must be understood that the underlying message in this section of the Surah is not that earthly life has nothing serious about it and that it has been brought into being merely as a sport and pastime. (*Note: This caution, "The life of this world is nothing but a sport and a pastime" has been repeated in Surahs, Ankaboot: 64, Sad: 4, Muhammad: 36 and Hadeed: 20*) What the observation made in these verses really means is that, compared with the true and abiding life of the Hereafter, earthly life is merely a transient phase, yet extremely important as whatever one sows here would be reaped in the Hereafter.

# • Verses 33 through 35 make it abundantly clear that those who deny Prophet Muhammad (SAAW), in fact deny Allah's (SWT) revelations.

Before Prophet Muhammad (SAAW) began to preach the message of Allah (SWT), people at large from the extended tribe of Quraish regarded him (SAAW) as truthful and trustworthy and had full confidence in his (SAAW) veracity. Only after he (SAAW) had begun to preach the message of Allah (SWT) did they call him (SAAW) a liar (Editor's Note: We recuse ourselves of such blasphemous allegations). Still, during this period none dared to say that the Prophet (SAAW) had ever been guilty of untruthfulness in personal matters. Even his (SAAW) worst enemies never accused him (SAAW) of lying. When they did accuse him (SAAW) of falsehood (Editor's Note: We recuse ourselves of such blasphemous allegations), they did so in respect of his (SAAW) prophetic mission.

This section of the Surah commences with Allah (*SWT*) consoling the Prophet (*SAAW*) by telling him (*SAAW*) that by untruthfully charging him (*SAAW*) with falsehood, the unbelievers were actually calling Allah (*SWT*) untruthful. Since Allah (*SWT*) has endured this accusation with mild forbearance, leaving them free to persist in their blasphemy, the Prophet (*SAAW*) need not feel undue disquiet. Moreover, Allah (*SWT*) says to the Prophet (*SAAW*) that He (*SWT*) knows well whatever the disbelievers demand from him (*SAAW*) and whatever they deny from his (*SAAW*) miracles grieves him (*SAAW*).







Verse 34 of this Surah serves as a point of climax of this section of the Surah. It clearly identifies the root cause of the disease in the hearts of the disbelievers as well as their consequential wicked actions.

The major point emphasized in these verses is that no one has the power to change Allah's (*SWT*) Law regarding the conflict between Truth and falsehood. Lovers of Truth must necessarily pass through trials and persecution so as to be gradually tempered. Only after they have established their moral superiority over their adversaries will Allah's (*SWT*) help arrive.

The verses also outline the divinely specified course which has to be followed by Prophet Muhammad (*SAAW*) as he (*SAAW*) has been appointed a Messenger (*SAAW*). Phases of this course of action include bearing the opposition patiently and this phase is surely not novel as the Prophet (*SAAW*) had been told this at various other places in the Qur'an regarding the difficult lives and hardships faced by all Prophets (*AS*) who came before him (*SAAW*).

Moreover, Allah (SWT) tells His (SWT) beloved Messenger (SAAW) in these verses not to be impatient. The Prophet (SAAW) is told to persist in his (SAAW) striving and continue to work, in conformity with Allah's (SWT) directives. Had it been Allah's (SWT) purpose to work miracles, He (SWT) would have done so. But Allah (SWT) did not consider that to be either the appropriate method for bringing to a successful completion the required intellectual and moral revolution or for the evolution of a sound, healthy civilization. Moreover, Allah (SWT) tells His (SWT) beloved Prophet (SAAW) that even the most vivid of miracles or tangible signs of Allah (SWT) would not change the unbelief of the unbelievers into belief, unless Willed by Allah (SWT). The Holy Prophet (SAAW) is directed that he (SAAW) should not expect Allah (SWT) to fulfil his (SAAW) wish, as such phenomena have no place in Allah's (SWT) Grand Scheme of things. Had it been Allah's (SWT) Will that all people should be driven to the Truth, there would have been no need to send Prophets (AS), to reveal divine Scriptures, to direct believers to engage in struggles against unbelievers, and to make the message of Truth pass through the necessary stages until fulfilment is reached. The result could have been achieved by a single sign of Allah's (SWT) Will of "Kun" (Be). Allah (SWT) has created man as a responsible being, bestowed upon him a degree of latitude that he may exercise, granted him the freedom to choose between obedience and disobedience to Allah (SWT), awarded him a certain term of life in order to demonstrate his worth, and determined that at an appointed Hour He (SWT) will judge him for either reward or punishment in the light of his deeds.

• Verses 36 through 41 focus on the fact that those who listen sincerely to Allah (SWT) and His (SWT) Messenger (SAAW) will accept the Truth





😂 🖁 حکمت قرآن 👸

about Islam. Moreover, these verses demand of humans to use common sense and rational faculty to learn the Truth of Islam from the signs of nature and testify that all people, even the disbelievers, eventually supplicate to Allah (SWT) alone when they are in real distress.

The verses elucidate that those who do not heed to the message contained in the Divine Revelation are, in fact, "dead" and they spend their worldly life in disbelief and falsehood.

The verses use commonly observed phenomena to develop an irrefutable argument of Allah's (*SWT*) authority over all things, alone. If the unbelievers are concerned with miraculous signs in order to determine whether or not the message of the Prophet (*SAAW*) is indeed true, then, let them look around with open and attentive eyes. If they actually do so they will find the world full of such signs.

The verses also emphasises that although animals, birds and insects have their own ways and systems, the ultimate Designer, Enforcer and Maintainer of those ways and systems is Allah (*SWT*) alone and to Him (*SWT*) will they all return on the Day of Judgement for accountability.

The verses clarify that Allah's (*SWT*) "act" of misguiding a person consists in not enabling one who cherishes being arrogant, treacherous and ignorant to observe the signs of Allah (*SWT*). The fact is that if a biased person – one who has no real love of the Truth – were to observe the signs of Allah (*SWT*), he might still fail to perceive them. Indeed, all those things which cause misconception and confusion would probably continue to alienate him from them. Allah's (*SWT*) "act" of true guidance consists in enabling a seeker of the Truth to benefit from the sources of true knowledge, so that he constantly discovers sign after sign, leading him ultimately to the Truth. These verses allude to this basic reality of the striving of people for Truth vs falsehood and the implications of both thereof, and this section of the Qur'an employs a myriad of cases that humans encounter on a daily basis to illustrate this phenomenon.

The verses also refer to a common observation that whenever the infidels are confronted with a difficulty, as in a sea storm or a life threatening situation, they tend to lose the respect for their deities and cried for Allah's (*SWT*) help. Similarly, when either some great calamity befalls a person or when death starkly stares in the face, it is only to Allah (*SWT*) that the person turns to for refuge. On such occasions even the staunchest polytheists forget their false gods and cry out to the One True God – Allah (*SWT*), and even the most rabid of atheists stretch out their hands in prayer to Him (*SWT*) (although those watching may not be aware of this happening at the time of death, as





🍣 🖁 حکمت قرآن 🕌

the veil is lifted only for the person dying and not for others). This phenomenon is mentioned here in order to draw an instructive lesson. It shows that devotion to Allah (*SWT*) and monotheism are ingrained in the human soul. No matter how overlaid this truth might be with darkness, some day it shakes off man's heedlessness and ignorance and manifests itself fully, potentially in this world and certainly at the time of death for all.

\_\_\_\_\_

### Exposition of verses 42 - 55 of Surah Al-An'am Verse 42

وَلَقَدُ ٱرْسَلْنَا إِلَى أُمْعِرِقِنْ قَبْلِكَ فَأَخَذُ نَهُمُ بِالْبُأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمُ يتضرّعُون.

"And We have already sent [messengers] to nations before you, [O Muhammad]; then We seized them with poverty and hardship that perhaps they might humble themselves [to Us]."

In this verse, the Qur'anic word */ba'sa'/* has been applied in the senses of difficulties, fight (jihad/qitaal), poverty, famine, flood, earthquake, and infectious diseases; and the Arabic term */darra'/* has been used in the Qur'an at various places with the meanings of sorrow, grief, disgrace, ignorance, and failure.

The verse alludes to the fact that the appointment of prophets (*AS*), of course, and completing the argument (of Truth prevailing over all rivals) has been a process and a Divine way of treatment (The Sunnah of Allah *SWT*) in the length of history. So, the history of the past is an example for the coming generations.

Moreover, these 'difficulties' and 'trials' are in various cases a means to make human beings mature and ready to recognize, revere and worship Allah (*SWT*) and also a Divine system for managing the transgressors.

Therefore, neither any welfare is a grace nor any difficulty is a wrath. At the time of calamities, the hands are raised up for supplication to Allah (*SWT*) and for asking His (*SWT*) help and bounty.

Moreover, this verse also explains the Divine Law of wrath regarding disobeying a Messenger (*Rasul*) as opposed to a Prophet (*Nabi*). Whenever a messenger is sent to a nation, Allah (*SWT*) puts the nation on a trail through calamities. These calamities are helpful in bringing them out of their ignorance.







However, in the case that a nation fails to respond and refutes the messenger (*AS*) and rejects his (*AS*) message, Allah (*SWT*) prolongs their 'career of crime and sin' before a massive torment afflicts them.

That torment is sufficient for erasing them off from the face of the Earth!

Verse 43

فَكَوُلَا إِذْ جَاءَهُمْ بِأُسْا يَضَرَّعُوْا وَلَكِنْ قَسَتْ فُكُوْبُهُمْ وَرَبَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُ ما كأنوا يعملُون ،

"Then why, when Our punishment came to them, did they not humble themselves? But their hearts became hardened, and Satan made attractive to them that which they were doing."

The verse declares that to be heedless unto divine warnings and not to be regardful is a sign of hard-heartedness.

It is for this reason that the verse implies why then the disbelievers do not take counsel from these painful and awakening factors and warnings, and why do they not awaken from the sleep of negligence, and return towards the bounty of Allah (*SWT*).

The verse goes on to explain that, in fact, their unawareness and dissent was due to two reasons. Firstly, as a result of 'extravagance' in committing sin and persisting in disbelief, their hearts became dark and hardened, and their souls changed became inflexible and heedless to the Truth.

The second factor was that by blindly following their desires, (particularly with regards to their animal instincts of relentless pursuit of sensuality), Satan made their deeds seem decorous to them. So, they considered that right whatever wrong they did, and counted aright and correct every offence they committed.

What followed, the verse explains, that the wrath of Allah (*SWT*) engulfed them.

<u>Verse 44</u> فَلَكَا نَسُوُا مَا ذُكِّرُوُا بِهِ فَتَخْنَا عَلَيْهِمُ ٱبْوَابَ كُلِّ ثَنَىْءٍ ۖ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِيمَا أُوْتُوْا اَخَنْ نُهُمُ بَغْتَةً فَإِذَا هُمُ شْبِلِسُوْنَ®

"So when they forgot that by which they had been reminded, We opened to them the doors of every [good] thing until, when they rejoiced in that which they were given, We seized them suddenly, and they were [then] in despair."





🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

The Arabic term **/'ilas/** in this verse means a grief accompanied with despair. It is a status and a feeling that criminals endure in any court of law when they cannot find an answer to offer.

Wellbeing, affluence and welfare in this worldly life may not always be a sign of mercy from Allah (*SWT*). On the contrary, it is sometime the cause of chastisement, as mentioned in the verse.

Giving respite to evildoers and preparing welfare and comfortable life for offenders, before abruptly replacing it with the opposite, is one of Allah's (*SWT*) way of treatment (The Sunnah of Allah *SWT*). The world and its bounties can be both a favour and a source of indignation and curse. It depends to whom they are given and the way they are used.

In this, the world has been counted as a divine blessing, yet at the same time the verse also brings forth the fact that the wrath of Allah (*SWT*) and death both happen suddenly. So, we should be always prepared for that and use whatever worldly riches have been bestowed by Allah (*SWT*) in the way He (*SWT*) wants us to. How many times have we seen the merry shouts of men in pleasure changing into a despondent groan all of a sudden? All these are signs from Allah (*SWT*) for warning us.

The long and short of it is that the life in this world is a trial - a test - and whatever is sown here will be reaped in the Hereafter.

#### Verse 45

فَقْطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ٥

# "So the people that committed wrong were eliminated. And praise to Allah (SWT), Lord of the worlds."

The verse ordains that the annihilation of unjust people by Allah (*SWT*) is conclusive and certain. Cruelty cannot persist for long. Therefore, as it is mentioned in this verse, when the transgressors are destroyed, Allah (*SWT*) should be praised by the believers.

The verse also hints to the fact that cutting off the roots of mischief and transgression, which means the permanent destruction of such a people who continue committing oppression and sin, is so important that it warrants that the believers ought to praise Allah (*SWT*) and show immense gratitude, while at the same time ask for Allah's







*(SWT)* forgiveness pertaining to their own shortcomings and always reflect on mending their own ways.

### Verse 46

قُلْ ٱ رَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللهُ سَمْعَكُمْ وَٱبْصَارَكُمْ وَحَتَمَ عَلَى قُلُوْبِكُمْ مَّنْ اللهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيَكُمْ بِهِ \* أَنْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْأَلِيتِ تُمَرَّهُمْ يَضْدِفُوْنَ۞

"Say, "Have you considered: if Allah should take away your hearing and your sight and set a seal upon your hearts, which deity other than Allah could bring them [back] to you?" Look how We diversify the verses; then they [still] turn away."

In this verse, the Qur'an addresses the pagans and questions that if Allah (*SWT*) were to take away His (*SWT*) blessings, such as the senses of hearing and sight, that are the tools for searching real enlightenment of the Truth, as well as the capacity to understand and accept that Truth, and finally set a 'seal on the hearts and rational faculty', thus leaving them unable to discern between right and wrong, and good and evil, then is there any deity, save Allah (*SWT*), that can return these blessings? The answer is a resounding no!

Although, the pagans of old did believe that the creator and the giver of sustenance is Allah (*SWT*), but they also worshipped idols as the intercessors and partners with Him (*SWT*).

The verse continues with that line of argument and tells them to see how Allah (*SWT*) had put forth the same Truth in various verses throughout the Holy Qur'an and had done so in many different contexts and form for them, yet the disbelievers still turn away from the Truth.

Verse 47

قُلْ آرَءَيْتَكُمْ إِنْ ٱتْكُمْ عَذَابُ اللهِ بَغْتَةَ أَوْجَهُرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الظّلِبُون

"Say, "Have you considered: if the punishment of Allah should come to you unexpectedly or manifestly, will any be destroyed but the wrongdoing people?"

After mentioning in the previous verse three great blessings of Allah, (i.e. eyes, ears, and comprehension/rational faculty), which can be the origin of all blessings in this world and the next, this verse hints to the possible removal of all these blessings in general.





🔫 🖁 حکمت قرآن 📲

The verse then goes on to declare that the only One (*SWT*) Who (*SWT*) has the authority to punish the evildoers through various forms of chastisement and to take back from them the existing blessings, is Allah (*SWT*). Thus, idols have no function in this process and so there is no logic in seeking refuge in these false deities.

Moreover, the verse elucidates that the torments which smash those who reject the Truth could be preceded by some signs and warnings, or conversely they might come all of a sudden. In any case, only those who fulfil their covenant with Allah (*SWT*) would remain unharmed.

### Verse 48

وَمَا نُزْسِلُ الْمُرْسَلِيْنَ إِلَّا مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْنِ بِيْنَ فَمَنْ أَمَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خُوفٌ علَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُوْنَ»

"And We send not the messengers except as bringers of good tidings and warners. So whoever believes and reforms – there will be no fear concerning them, nor will they grieve."

In this verse, Allah (*SWT*) alludes to the station of His (*SWT*) messengers (*AS*) and tells us that not only can the lifeless idols do anything, but the great prophets (*AS*) also do not have any authority of their own (*AS*), save whatever Allah (*SWT*) has bestowed upon them (*AS*). The mission of the messengers (*AS*) of Allah (*SWT*) is to bring to the people glad tidings, warnings, encouragement to do good, and the caution of torment if they do otherwise.

In a nutshell, all blessings that exist in this world and in the Hereafter are from Allah (*SWT*) alone and everything is His (*SWT*) creation that can only come into being with His (*SWT*) command.

The verse then adds that the way to eternal felicity can be found in two things. Firstly, people ought to become sincere believers, and secondly they ought to follow the straight path and keep mending themselves by doing good deeds and avoiding evildoing, while repenting for their sins all the time. For such a people, there will be no fear of punishment or reprisal, nor shall they be made to grieve for any sins that they had committed prior to sincere repentance.

### Verse 49

وَالَّذِيْنَ كَنَّبُوْا بِالْتِنَا يَبَتَّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوْا يَفْسُقُوْنَ®

"But those who deny Our verses – the punishment will touch them for their defiant disobedience."

ايريل تاجون 2019ء كا





This verse elucidates the fate of those who do not heed to the warnings from Allah (*SWT*) and His (*SWT*) Messenger (*SAAW*) and states that such disbelievers who reject the Divine revelations will be confronted with the punishment and wrath of Allah (*SWT*) for their mischief and disobedience. This wrath of Allah (*SWT*) may occur in this world and will certainly engulf them in the Hereafter.

Verse 50

"Say, [O Muhammad], "I do not tell you that I have the depositories [containing the provision] of Allah or that I know the unseen, nor do I tell you that I am an angel. I only follow what is revealed to me." Say, "Is the blind equivalent to the seeing? Then will you not give thought?"

It would be helpful to start with some philosophical and historical background of the subject at hand before elucidating the verse itself.

people have always entertained Feeble-minded the foolish misconception that the more godly a man is, the more liberated he should be from the limitations of human nature. They expect a godly person to be able to work wonders. By a mere sign of his hand, whole mountains should be transmuted into gold. At his command, the earth should begin to throw up all its hidden treasures. He should have miraculous access to all relevant facts about people. He should be able to point out the locations of things which have been lost, and show how they can be retrieved. He should be able to predict whether or not a patient will survive his disease; whether a pregnant woman will deliver a boy or a girl. Moreover, he should be, above all, free from all human disabilities and limitations.

False conceptions such as these dominated the minds of the contemporaries of the Prophet (*SAAW*). When they heard of his (*SAAW*) claim to Prophet-hood and Messenger-ship, in order to test his (*SAAW*) veracity they asked him (*SAAW*) regarding things that lie beyond the ken of human perception and to work wonders, and blamed him (*SAAW*) when they saw him (*SAAW*) engaged in such acts as eating and





😂 🖁 حکمت قرآن 🚽

drinking, and taking care of his (*SAAW*) wife and children, and walking about the markets like other ordinary human beings. The misconceptions such as these that this verse seeks to remove.

The statement of a Prophet (*AS*) in such matters amounts to a testimony based on first-hand observation. For the truths which a Prophet (*AS*) propounds are those which he (*AS*) himself has observed and experienced and which have been brought within the range of his (*AS*) knowledge by means of revelation from Allah (*SWT*). On the contrary, those who are opposed to the truths propounded by the Prophets (*AS*) are blind since the notions they entertain are based either on guess-work and conjecture or on blind adherence to ideas hallowed by time. Thus the difference between a Prophet (*AS*) and his (*AS*) opponents is as that between a man who has comprehensive vision and a man who is blind. Obviously the former is superior, by dint of this gift of knowledge from Allah (*SWT*) rather than because he has access to hidden treasures, because of his knowledge of the unseen world, and because of his freedom from physical limitations.

This entire verse is a discourse on the absolute rejection of all the distorted notions that the pagans had embedded in their system of understanding regarding who and what a Prophet (*AS*) of Allah (*SWT*) is and what is the real reason for the lofty station of a Prophet (*AS*) of Allah (*SWT*).

### Verse 51

وَٱ نَنِرَبِهِ الَّزِيْنَ يَخَافُوْنَ آنُ يَّخْشَرُوْآ إلى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِّنْ دُوْنِهِ وَلِقَّ وَلَا شَفِيْمٌ لَعَلَّهُمْ يَتَقُوْنَ. "And warn by it [i.e., the Qur'an] those who fear that they will be gathered before their Lord – for them besides Him will be no protector and no intercessor – that they might become righteous."

This verse elucidates in detail that those who are too deeply immersed in the allurements of earthly life to think either of death or of their being brought to stand before Allah (*SWT*) for His (*SWT*) judgement can hardly benefit from such admonitions. Even more so, such admonitions can have no wholesome effect on those who cherish the illusion that because of their attachment to some holy personage who will intercede on their behalf, they will come to no harm in the Hereafter. The same





🔫 🖁 حکمت قرآن 层

applies to those who believe that someone has already obtained their redemption by explaining their sins. The Prophet (*SAAW*) is therefore told in this verse to pay more attention and to attend to those who are conscious and have little or no false illusions, because such people are more likely to be impacted by admonitions and can be expected to reform themselves and become righteous and accept the Truth.

However, it does not mean that others ought not to be called towards the Truth at all and left to themselves with their false notions, because the Qur'an is Allah's (*SWT*) final message and directed to the entire humankind.

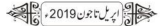
Verse 52

ۅؘڒ تَڟْرُ دِ الَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ رَبَّهُمُ بِالْغَارةِ وَالْعَثِقِ يُرِيْدُوْنَ وَجْهَهُ حَمَّا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ قِنْ شَىْءٍ وَّمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ قِنْ شَىْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُوْنَ مِنَ الطَّلِيِيْنَ۞

"And do not send away those who call upon their Lord morning and afternoon, seeking His countenance. Not upon you is anything of their account and not upon them is anything of your account. So were you to send them away, you would [then] be of the wrongdoers."

One of the objections raised by the chiefs and the affluent members of the Quraysh was that the Prophet (*SAAW*) had gathered around him a host of slaves, clients (*mawali*) and others belonging to the lower strata of society. They used to scoff at the fact that men of such humble social standing as Bilal, Ammar, Suhayb and Khabbab (*RA*) had joined his (*SAAW*) ranks. They wondered if they happened to be the only chosen ones of the Quraysh in the sight of Allah (*SWT*)! They not only poked fun at the financial distress of these people but also attacked them for any weakness of character they had before accepting Islam. They went about saying sarcastically that those who had been such and such in the past had now become part of the 'chosen' community.

This verse rejects those objections raised by the chiefs and the affluent members of the Quraysh and declares that everyone is personally responsible for his deeds, whether good or bad. The Prophet (*SAAW*) is told that he (*SAAW*) will neither have to explain to Allah (*SWT*) the





🔗 🖁 حکمت قرآن 🕌

conduct of the converts (*RA*) nor will the latter be required to explain his (*SAAW*) conduct. They can neither usurp his (*SAAW*) good deeds, nor transfer their own misdeeds to his (*SAAW*) account. There is, therefore, no reason for the Prophet (*SAAW*) to alienate those who approach him (*SAAW*) as seekers after the Truth.

### Verse 53

ۅؘڴڔ۫ڸڬ فَتَنَا بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لِيَقْوُلُوَا أَهَوُلاَ عِ مَنَ اللهُ عَلَيْهِمْ قِنْ بَيْنِنَا الكُس اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِيْنَ»

"And thus We have tried some of them through others that they [i.e., the disbelievers] might say, "Is it these whom Allah has favored among us?" Is not Allah most knowing of those who are grateful?"

The crux of this verse is that by enabling the poor and the indigent, the people who have a low station in society to precede others in believing, Allah (*SWT*) has put those who wax proud of wealth and honour to a severe test.

In other words, the bounty or wrath of Allah (*SWT*) is theirs to gain or lose!

### Verse 54

وَ إِذَا جَآءَكَ الَّذِيْنَ يُؤْمِنُوْنَ بِأَلِتِنَا فَقُلْ سَلَّمٌ عَلَيْلُمُ كَتَبَ رَبَّلُمُ عَلَى نَفْسِهِ التَّحْمَةَ ' أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمُ سُوَّءًا بِجَهَالَةٍ ثُمَّرَتَابَ مِنْ بَعْرِهِ وَٱصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ

"And when those come to you who believe in Our verses, say, "Peace be upon you". Your Lord has decreed upon Himself mercy: that any of you who does wrong out of ignorance and then repents after that and corrects himself – indeed, He is Forgiving and Merciful."

Several of those who came to believe in the Prophet (*SAAW*) had committed many serious and grave sins before they embraced Islam. Even though their lives had altogether changed following their conversion, the opposition continued to play up the weaknesses and misdeeds of their past life. The Prophet (*SAAW*) is told in this verse to comfort such persons (*RA*) and to tell them that Allah (*SWT*) does not punish those who sincerely repent their sins and mend their ways.







*Editor's Note:* Allah (SWT) has bestowed His (SWT) blessing on all of His (SWT) creatures, but He (SWT) has particularly been extra kind to those who surrender and submit to the Will of Allah (SWT).

By revelation of the words تَعْمَدُ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة to the Holy Prophet (SAAW), Allah (SWT) has been extra kind to the Muslims by conveying His salutation to them through the Holy Prophet (SAAW) and telling them that their laxities and shortcomings of their past lives will be pardoned and they will remain safe from all sorts of calamities. He (SWT) has taken upon Himself (SWT) to show mercy.

Verse 55

وَكَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيْلُ الْمُجْرِمِينَ هُ

"And thus do We detail the verses, and [thus] the way of the criminals will become evident."

The 'And thus' at the start of this verse refers to the whole of the foregoing discussion, beginning with verse 37 of this Surah (*Ref: "And they say, "Why has a sign not been sent down to him from his Lord?*"...). The purpose of this remark is to stress that the persistence of some people in their denial of the Truth and their steadfastness in disbelief and falsehood, in spite of a host of unmistakably clear signs and arguments, was sufficient to prove beyond doubt that they were merely a bunch of thugs, criminals and perennial wrongdoers. If they persisted in error and transgression it was neither through any lack of strong arguments in support of the Truth nor, conversely, because of strong arguments in support of falsehood. The reason was rather that they had deliberately chosen to fall into error and transgression, and the torment prepared by Allah (*SWT*) that awaits them in this world and in the Hereafter, unless they mend their ways, is justified.

------

And Allah (SWT) Knows Best!



🔗 🕄 حکمت قرآن 🚽

داع رجوع الى القرآن بانى تنظيم اسلامى Stall I Bos کے شہرۂ آفاق دورۂ ترجمہ قرآن میشتل on the la ترجمه ومختصر تفسير خاص ایڈیشن • ديده زيب ٹائنل • امپورند آفسٹ يير • بر سائز ميں • عمده طباعت • مضبوط جلد سات جلدوں مِشْتَمَل مكمل سيٹ كى قيمت: 4400روپے ( عوامی ایڈیشن ) 💿 کتابی سائز 💿 پیپر بیک با تنڈنگ 💿 امپورٹڈ بک پیپر 🔿 عمدہ طباعت 🕤 دیدہ زیب ٹائٹل حيرجلدوں برمشتمل مكمل سيٹ كى قيمت: 2200 روپے مكتبه خُدّام القرآن لاهور للمح نى X-36،ماڈل ٹاؤن لاہور، فون 3-0018 (042)

# Quarterly HIKMAT-E-QURAN Lahore

مركزى الحمر خبر مم الفران لاهور منبع ايمان \_\_\_\_