

واعى رجوع الى القرآن بالى تنظيم اسلامى الم الرام المراح م کے شہرۂ آفاق دورۂ ترجمہ قرآن میشتمل بيان القرآن ترجمه ومختصر تفسير حظيرادل شورة الفاتحه وسورة البقرة مع تعارف قرآن (چھٹالایڈیشن) \_\_\_\_\_ صفحات: 360، قیت 450روپے الطحيرور أل مورة أل عمران تا سورة المائده (چوتھاالدلیشن) \_\_\_\_\_ صفحات 321، قیت 400روپ المحصرة المانعام تاسورة التوبير (ددسراليايين) \_\_\_\_\_\_\_\_مفات 331، قيت 400 دوپ ه م چارم شورة نونس تاسورة الكهف (پېلاايدين) \_\_\_\_\_ منحات 394، قيمت 450 د پ \* عمده طباعت \* دیده زیب ٹائٹل اور مضبوط جلد \* امپورٹڈ پیچر انجمن خُدام القرآن خيبر بختونخوا، بشاور ٨-١٤ امريش ، ريورد (نبر 2 شعر بازار باور فون: 2584824,2214495 (091) ملی کے پتے مكتبه خُدّام القرآن لاهور (042)35869501-3 ما دل يا بور، فون 35-30950 (042)

ا 🕄 🕹 🕹 🕹 🕹 🕹

جولائي تاتمبر 2012 م

- اللك شاره عظم شوال لمكرّم ١٣٣٣ه . لائى يتمبر ٢٠١٦ء بيد: داكتر محمد فيع الدين مردم \_ داكتر إفسر المحد يفظه مديرستول: ڈاکٹڑابصاراحمد مُديسر : حافظ عاطف وحيد اما في تحدير: نائب مُديسر : حافظ خالد محود خصر يدفير محديق جنوعه يحد القرآن الجمن خدا كالقرآن لابهور www.tanzeem.org : بيبك ائىل: publications@tanzeem.org سالاندزيقادان: 200 روب ، في شارد: 50 روب جولائى تاتمبر 2012 م 🔫 🖁 حکمت قرآن

## **اس شم**ارے **میں**

| حرفِ اوّل                                       |                               |                 |
|-------------------------------------------------|-------------------------------|-----------------|
| أسلاف سے الگ راہ؟                               | حافظ عاطف وحيد                | 3               |
| حقيقتِ دين                                      |                               |                 |
| عظمتِ صوم : حدیث قدی کی روشنی میں               | ڈ اکٹر اسراراحڈ               | 13              |
| مضامينِ قرآن                                    |                               |                 |
| قر آن حکیم کی سورتوں کے مضامین کا اجمالی تجزیبہ | ڈ اکٹر اسراراحڈ               | 26              |
| فهم القرآن                                      |                               |                 |
| ترجمه قرآن مجيدهم صرفى ونحوى تشريح              | افادات حافظ احمر يارَّ        | 40              |
| دعوتِ عمل                                       |                               |                 |
| خدمت قرآن کے میدان                              | <u>پر</u> وفیسرحافظ احمد یارٌ | 53              |
| علوم قرآنى                                      |                               |                 |
| اصولِ تَغْسِر القرآن بالقرآن: ايك مطالعه        | نذيراحمه علائي                | 61              |
| تعليم و تعلّم                                   |                               |                 |
| موجودہ دری کتابوں کے نقائص                      | ڈ اکٹر محدر فیع الدین         | 70              |
| کتاب نما                                        |                               |                 |
| تعارف وتنجره                                    | برد فيسرمحه يونس جنجوعه       | 76              |
| ايجاد و ابداع عالم                              |                               |                 |
| THE PROCESS OF CREATION(iv)                     | Dr. Israr Ahmad               | 87              |
| بيان القرآن                                     |                               |                 |
| MESSAGE OF THE QURAN                            | Dr. Israr Ahmad               | 96              |
|                                                 |                               |                 |
|                                                 |                               |                 |
| 😤 🖇 حکمت قرآن 🕞 🍽                               | جولائي تا تمبر                | <b>S</b> [,201] |
|                                                 |                               |                 |

أسلاف سے الگ راہ ؟

رسول الله تكليلي محلف امتيازى شانوں ميں سے ايك شان ' رحمة لِلعالمين' ' بھى ہے۔ بھوائے الفاظِ قرآنى ' وَمَا اَدْ سَلْنَا كَ اللَّا وَحْمَةً لِلْعلَمِيْنَ' ۔ آپ كى اى شان اَرفع كى نسبت سے آپ كى اُمت' اُمّتِ مرحوم' ' كہلاتى ہے۔ اُمّت كے اس خوبصورت لقب كا تقاضائے اوّلين مد ہے كدامت كے افراد آپس ميں رحمت اور محبت كے رشتے ميں پروتے ہوئے ہوں اور ''دُحْمَا ءُ بَيْنَهُمْ' كى محملى تصوير ہوں ۔

بدقسمتی سے امت کی مجموعی صورتحال اس حوالے سے خاصی دگر گوں نظر آتی ہے۔ خاص طور پر اگر معاملہ داعیان وخاد مانِ دین کا ہوتو صورتحال بالکل ہی برعکس ہوجاتی ہے۔ ان کی چھوٹی سے چھوٹی لغزش یا ہلکی سے ہلکی اختلافی بات بھی نا قابلِ معافی متصوّر ہوتی ہے اوران کی جملہ خد مات کواس اختلافی بات کے حوالے سے صفر سے ضرب دے دی جاتی ہے۔ اگر وہ اپنے اوپر لگنے والے کسی ''الزام'' سے تو بہ یا براءت کا واشگاف اعلان بھی کردیں تب بھی مخالفین اس براءت کو تبول کرنے سے انکار کردیتے ہیں۔

یکھ عرصة قبل کرا پی ہے کسی ملنے والے نے ایک معروف دیٹی مجلّد میں شائع ہونے والی ایک تح یر بعنوان '' اسلاف سے الگ راہ' ارسال کی اور پُر زور تقاضا کیا کہ اس کا جواب تح یر کیا جائے۔ اگر چہ ہماری عمومی پالیسی یہی ہے کہ ہم ایسی تنقیدوں اور فتووں کا جواب دینے سے گر یز کرتے ہیں کیکن اس تح یر کا جواب اس لیے دیا جارہا ہے کہ کراچی کے حلقے میں ایسے فتووں نے پچھ زیادہ ہی الجھنیں پیدا کر رکھی ہیں جن کا از الد ضروری محسوں ہوتا ہے۔ اُس تح یر کے فاضل مؤلف نے ڈاکٹر اسر اراحمد میں پیدا کر رکھی ہیں 'جن کا از الد ضروری محسوں ہوتا ہے۔ صالحین کے رائے پڑ ہیں ہیں ۔ اور اس ضمن میں انہوں نے تین اہم بنیا دیں بیان کی ہیں (جبکہ بعض دیگر زکات معنی نوعیت کے ہیں ) کہ جن کی رو سے انہوں نے بیٹا ہت کرنے کی سعی کی ہے کہ ڈاکٹر اسر اراحمد کی قلر کی پر واز خار جیت اور اعتر ال پریٹی ہے محتمر این بنیا دوں کا ذیل میں تذکرہ کیا جا تا ہے۔

(۱) فاضل مصنف کے بیان کے مطابق ڈاکٹر اسر اراحکتراول وآخر مولانا مودودی صاحب کے پر دردہ ہیں ادر ان کی ذہنی اور فکری پر داز مودودی صاحب کی مرہون منت ہے ما سوائے ان چند سیاسی امور کے جن میں ڈاکٹر صاحب کا اپنے ''مربی'' اور'' استاذ اول'' سے اختلاف ہوا اور انہوں نے کھل کر''تحریک جماعت اسلامی: ایک تحقیقی مطالعہ'' کے عنوان سے کتاب لکھ کر مودودی صاحب کے تصنادات کو بیان فرمایا ہے اور اس کے بارے میں اپنی ناراضگی کا اظہار بھی فرمایا ہے۔ لہٰذا صاحب مضمون کے الفاظ میں '' ڈاکٹر صاحب چونکہ سید مودودی کو اپنا فکری استاد گر دانے تصلیف ان کے بعض صحابہ جس کے مقد میں نے معندل

\* ماہنامہ بتنات کراحی

🛞 حکمت قرآن جولائي تائمبر 2012ء کا 3

افکاربھی ضرور ڈاکٹر صاحب میں سرایت کر گئے ہوں گے اور چونکہ بیہا فکار وخیالات عقید 6 سلف صالح ے موافقت نہیں رکھتے لہذا اس کا حامل بھی لا زماراہ سلف ہے مخرف ہوگا۔'' (٢) ڈاکٹر اسرار احمد باد جود اس کے کہ با قاعدہ عالم نہیں ہیں مگر وہ اپنے تنین تقلید شخص کے قائل نہیں ، بلکہ وہ أسلاف امت سےالگ راہ اختیار کیے ہوئے ہیں اوراپنے آپ کو نیم مقلّد قرار دیتے ہیں۔ ڈ اکٹر صاحب کی اس اصطلاح کو اُسلاف امت کی نگاہ میں تلفیق کہاجا تا ہے اورتلفیق بین المذاہب باطل ہے۔ ( ٣) فاضل مصنف کے مطابق مولانا محد يوسف بنوري بھی ڈاکٹر اسرار احدصاحب کے اسلاف امت کی راہ سے عدول و تجاوز اور تغییری میدان میں ٹھو کر کھانے پر دکھ د کرب سے دوجا رر ہے اور انہوں نے ڈاکٹر اسراراحدٌ کی کتاب ''انسان کااصلی سرمایہ' پرتبھرہ کرتے ہوئے پیلکھا ہے کہ سورۃ العصر کی نشر یح میں ڈاکٹر اسرارا حد کابید کہنا کہ سورة العصر میں بیان کردہ لواز منجات اصلاً کامیابی کے صرف آخری درج میں پاس ہونے کا بیان بے فرسٹ یا سینڈ ڈویژن کا تذکرہ نہیں الہٰذاس اعتبار سے سید بی خدمب خوارج اور معتزلد کى فكر كے مطابق ہے۔ متذکرہ بالا امور کے جائزے سے پہلے ضروری ہے کہ اس حقیقت کا اعتراف کرلیا جائے کہ اہل علم کے لیے کسی غیر ہم مسلکی شخصیت پر نفذ وجرح کے اصول نقاضے اور طریقہ کار میں اور کسی ہم مسلکی شخصیت پر نفذ و جرح کے طریقہ کار میں عموماً بہت تفاوت ہوتا ہے۔ غیر ہم مسلکی شخصیت کو گمراہ اور''خاد ج عن الملة '' قرار دینے میں ہمیشہ فراخ دلی کا مظاہرہ کیا جاتا ہے جبکہ ہم مسلکی شخصیت کی بڑی بڑی علمی کوتا ہیوں پر بھی عموماً زم انداز میں اور تا ویلات کا سہارا لیتے ہوئے علمی گرفت کی جاتی ہے۔ ڈاکٹر صاحبؓ کا تعارف بھی خاہر ہے کہ مسلک دیوبند کی ایک 'دشخصیت' کے طور پرنہیں ہے بلکہ ان کا تعارف مسلکی اختلاف سے بالاتر ایک خادم دین اورخاد م قرآن کی حیثیت سے معروف ہے۔ ان کی بدحیثیت جہاں وسیع انظر حلقہ بائ اہل علم کی نگاہ میں معتبر ہی نہیں قابلِ قدر بھی ہے وہیں یا ہندِسلاسلِ مسلک حلقوں کی تگاہ میں یہی ان کی نااہلیت کی بنیا دبھی ہے۔ اس امر کا اظہار بور ےطور بر ''اسلاف سے الگ راہ'' میں تمایاں ہور ہا ہے۔اس کی واضح وجہ بید ہے کہ ڈاکٹر صاحت کی تحریروں اورعبارتوں سے ایسے مفاہیم اور مطالب اخذ کیے گئے ہیں کہ جن کی طرف خود ڈ اکٹر صاحب کا نہ تو اشارہ تھا اور نہ ہی ان کی مرادتھی۔اور جہاں ان کی تحریروں میں ہے فاضل مصنف کے اخذ کر دہ معنی مراد لیے بھی جاسکتے ہیں وہاں ڈاکٹر صاحبؓ کی دیگرتصریحات اورتو ضیحات ہے نہ صرف یکسرصرف نظر کیا گیا ہے بلکہ زبرد تی ان پرایسےالزامات تھویے گئے ہیں جس سے ڈاکٹرصاحتِ اوّل مرحلہ میں ہی اعلان براءت کر چکے ہیں۔ اب آئے کہ ان نتیوں الزامات کا الگ الگ جائزہ لیاجائے۔ ہم اپنی اس جوابی تحریر میں مذکورہ بالامضمون کی پیش کردہ تر تیب کے برعکس تر تیب اختیار کریں گے تا کہ ڈاکٹرصاحتؓ برعائد کردہ الزامات کی بہتر انداز میں وضاحت ہو سکے \* \* آئندہ طور کی تنقیح کے لیے ہمیں شعبہ تد رایس کے نوجوان اور باصلاحیت کارکن عزیز م مومن محمود کی معاونت حاصل رہی جس کے لیے ہم عزیزم کے منون احسان ہیں اور دعا کو ہیں کہ اللہ تعالی ان کے علم وضل میں اضافہ فرما ہے۔ آمین ! جولائى تائمبر 2012م ا 🕄 🕹 🕄 🕄 4

سورة العصر كى نشرت ادرمولا نامحمه يوسف بنوري كااشكال اس ظمن میں سب سے پہلے بید عرض کرنا ضروری ہے کہ وعظ اور فتو کی کی عبارت اور انداز میں فرق ہوتا ہے۔ کسی واعظ کے دعظ اور کسی مقرر کی تقریر یرفقہی اور کلامی عینک لگانا چند وجوہ کی بنیاد پر درست نہیں ۔ اس کی بعض وجويات مندرجه ذيل بين: (1) مقترر موقع مناسبت اور سننے والوں کی ذہنی سطح اور ایمانی گہرائی کے لحاظ سے اپنے کلام میں کسی خاص حوالے سے توجہ کو مرکوز کروا تا ہے اور اس تر کیز توجہ کا مقصد باتی پہلوؤں کا انکار نہیں ہوتا۔ مثلاً کو کی شخص عمل صالح میں لوگوں کی کوتا ہی کے از الد کے لیے کوئی وعظ کہتا ہے تو اس کے لیے اس مسئلے کے تمام فقہی پہلوؤں اوراعتقادی مباحث کا بیان اس کے دعظ کے اثر کوزائل کرنے کے لیے کافی ہوگا۔مثلاً ''فتوح الغيب "مي شيخ عبدالقادر جيلاني يُشايد كاخطاب بعض مواقع يراتنا شديد ب كدير صف والابية تاثر ليتاب کہ گویا شیخ صاحبؓ اپنے سامنے والوں کو منافق سمجھتے ہیں ۔لیکن کیا ایس عبارت سے موصوف کے عقیدہ پر استدلال كرنا درست ہوگا؟ (۲) کسی مصنف یا مقرر کی کسی ایک تحریر وتقریر سے اس کے عقیدہ کا استنباط علمی خیانت ہے جب تک اس کے موقف پردلالت كرنے والى تمام تحريروں اورتقريروں كابغور جائزة ند لے ليا جائے اور اس طمن ميں بھى متشابه کو محرف لوٹانے کا اصول پیش نظررکھا جائے گا۔ ان دواصولوں کواگر سامنے رکھا جائے تو ڈاکٹر صاحب کی تحریر کو پآسانی سمجھا جا سکتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کی عبارت فقہمی اور کلامی نہیں اور بعض دوسرے موقع پر ڈاکٹر صاحبؓ نے اپنے موقف کوتفصیل کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔ چنانچہ ڈاکٹر صاحبؓ کی تالیف' دراہ نجات: سورۃ العصر کی روشن میں' کے بارے میں آ پؓ ک كتاب "حقيقت ايمان" - اقتباس ملاحظه مو: ''اس کتابے پر بعض بزرگوں نے گرفت فرمائی ہے کہ اس کی بعض عبارات سے عاصی اور گناہ گارابل ایمان کے اپنے گناہوں کے بقدر سزایانے کے بعد جہنم سے رہائی یانے کی فقی ہوتی ہے۔ میں اس ب براء ت کرتا ہوں۔ میری رائے بھی یہی ہے کہ جس مسلمان کے دل میں رائی کے دانے کے برابر بھی ايمان ہوگادہ بالآ خرجہم سے نجات باجائے گا۔ اس كتابيج ميں جہاں جہاں لفظ نجات آيا ہے اس سے مراد "اول مرجع میں نجات" ہے۔ لیتن سد کدانسان کوجہتم میں بالکل ڈالا ہی ندجائے اور میدان حشر ہی میں رحمت دمغفرت خدادندی اس پر سامی گلن ہوجائے۔مزید برآں اس کتابیج کی زبان قانون اور فتو ۔ كى نبين بلكه ترغيب وترجيب كي ب درند ميرا موقف بھى وہى ب جوامام اعظم امام ابوطنيفة كاليعنى كناه کبیرہ کے ارتکاب ہے بھی کوئی پختص کا فرنہیں ہوتا بلکہ سلمان ہی رہتا ہے!'' (ص ۹۹)\* \* واضح رب كد محترم ذاكر صاحب فاب تراي كتاب المراه الحات: سورة العصر كى رديثى من " كور يرمتذكره بالاعبارت کی بالالتزام اشاعت کا اہتمام فرمایا تھا۔ فاضل مصنف نے مولانا محمد یوسف بنوری کے حوالے سے ''انسان کا اصلی سرماييُز كاجوحوالدديا بوده ذا كثرصاحتٍ كي كوني مستقل تاليف نبيس ب بلكداي كتابيج كاايك ذيلي عنوان ب-جرائى تاتمبر 2012م 🔫 🖁 حکمت قرآن 📲 5

ڈاکٹرصاحبؓ کی اس تصریح کے بعد کی قشم کی بحث کی گنجائش نہیں' کیونکہ متکلم کی اپنے کلام کی شرح ہی معتبر سمجھے جانے کے لاکق ہے۔اس محکم تصریح کے آجانے کے بعد ڈاکٹر صاحب کی ہرتقریر وتح ریکواس کی طرف لوٹانا علمی دیانت کا اولین تقاضا ہے۔

ہمیں افسوس ہے کہ بہت سے لوگ ڈاکٹر صاحبؓ کی متعدد وضاحتوں کے باوجود بھی انہی اعتر اضات کو دہراتے ریتے ہیں۔ دوسری طرف اپنے اکابرین کے بارے میں بسا اوقات ان کا طرزِعمل یہ ہوتا ہے کہ ان کی بظاہر کفر بیعبارتوں کی بھی ایسی دوراز کارتا ویلات گھڑتے ہیں کہ شاید اگران کودسعت دی جائے تو دنیا میں کفر کا وجود باقی نہ رہے اور اللہ کا وہ بندہ جو اپنے موقف کی خود توضیح کر رہا ہے اس سے ایسا استغناء برتا جارہا ہے۔ اعاذ نا اللہ من ذلك!

باقی رہا یہ معاملہ کہ کیا ڈاکٹر صاحبؓ ہی سورۃ العصر کی تفسیر میں ان بخت الفاظ کے خالق میں یا کبار مفترین بھی ان سے ہم نوا ہیں؟ اور کیا اگر بیاعتر اض ڈاکٹر صاحب پر وارد ہوتا ہے تو ان مفسرین پر بھی اسی طرح وارد ہوتا ہے؟ امام راز گی سورۃ العصر کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

هذه الآية فيها وعيد شديد' وذالك لانه تعالى حكم بالخسار على جميع الناس الا من كان آتياً بهذه الاشياء الاربعة ' وهي الايمان والعمل الصالح والتواصي بالحق والتواصي بالصبر' فدل ذالك على ان النجاة معلقة بمجموع هذه الامور وانه كما يلزم المكلف تحصيل ما يخص نفسه فكذالك يلزمه في غيره امور منها الدعاء الى الدين والنصيحة والامر بالمعروف والنهبي عن المنكر "اس آیت میں شدید وعید ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے سوائے ان لوگول کے جو بید چار امور لیعنی ایمان عمل صالح' تواصى بالحق اورتواصي بالصبر انجام دين تمام انسانوں يرخساره كاتحكم صادرفرمايا ہے اوراس ے بد ثابت ہوا کہ نجات ان جاروں امور کے مجموع کے ساتھ معلق ہے۔ چنا نچہ ایک مکلف کی جس طرح ابنے ذاتی حوالے ہے ذمہ داریاں ہیں ای طرح دوسروں کے حوالے ہے بھی اس پر کچھ فرائض عائد ہوتے ہیں جیسے دعوت الی الدین خیرخوا ہی امر بالمعر دف اور نہی عن المنکر ۔'' کیاامام رازی اورڈ اکٹرصاحب کی عبارت میں نتائج کے اعتبارے سرشو فرق ہے؟ اگر کوئی کہے کہ امام رازی نے دوسر مواقع پراین موقف کی وضاحت کی ہے تو کیا ڈاکٹر صاحب نے نہیں گی؟ شخ اساعيل حقى البردسوي ايني تغسير <sup>•</sup> روح البيان ُ ميں رقمطراز بين : فان المقصود بيان ما فيه الفوز بالحياة الابدية والسعادة السرمدية واشهادا بانما عداه يؤدى الى خسران ونقص · · كيونكداصل مقصود (سورة العصركا) ان اموركابيان بجس مي حيات ابد بداور سعادت سرمد يد مضمر ب ادر بیہ یا درکر دانا ہے کہ اس کے علاوہ جو کچھ بھی ہے دہ خسارہ اور نقصان کی طرف لے کر جاتا ہے۔'' علامہابن کثیرسورۃ العصر کی تفسیر میں فرماتے ہیں: فاستثنى من جنس الانسان عن الخسران الذين امنوا بقلوبهم وعملوا الصلحت بجوارحهم (وتواصوا بالحق) وهو اداء الطاعات وترك المحرمات (وتواصوا بالصبر) اي على الاقدار. جولائي تاتم 2012 م 💐 🖁 حکمت قرآن 6

کیا ڈ اکٹر صاحب اقد ل و آخر مولا نا مودودی کے پر وردہ ہیں؟ جہاں تک اس دوسر الزام کا تعلق ہے کہ: ''ڈاکٹر صاحب چونکہ سید مودودی کو اپنا قکری استاد گردانتے سے لہٰذا ان کے بعض صحابیہ کے بارے میں غیر معتدل افکار بھی ضرور ڈاکٹر صاحب میں سرایت کر گئے ہوں گئ اور چونکہ یہ افکار و خیالات عقید ہ ملف صالح سے موافقت نہیں رکھتے لہٰذا اس کا حامل بھی لاز مارا و سلف سے مخرف ہوگ۔' ملف صالح سے موافقت نہیں رکھتے لہٰذا اس کا حامل بھی لاز مارا و سلف سے مخرف ہوگ۔' واضح ہوتی ہے کہ یہ استدلال 'علی اور اخلاقی ہر دواعتبار سے باطل ہے۔ ہمارا پہلاسوال میہ ہے کہ کیا کی شخص کو اپنا فکری استاد قرار دینے سے بید لازم آتا ہے کہ اس کی ہوگری داعتقادی رائے کوئن دوئن سلیم کیا جائے ? اور اگر اپنا فکری استاد قرار دینے سے بید لازم آتا ہے کہ اس کی ہر قاری داعتقادی رائے کوئن دوئن سلیم کیا جائے ؟ اور اگر اپنا فکر کی استاد قرار دینے سے بید لازم آتا ہے کہ اس کی ہوگری داعتقادی رائے کوئن دوئن سلیم کیا جائے ؟ اور اگر اپنا فکر کی استاد قرار دینے سے بید لازم آتا ہے کہ اس کی ہوگاری داعتقادی رائے کوئن دوئن سلیم کیا جائے ؟ اور اگر اپنا قکر کی استاد قرار دینے ہولاز میں دواختے ہے ) تو استاد کی فکر سے شاگر دیلے خیالات پر دلیل قائم کر نا اپن تعلی کی دو اخلاقی دو ہے؟ کیا اما منظم ایو حیفیت کی ہر دائے کو صاحبین کی رائے قرار دین دول سا تا کر کا این تی میں ہے تیں دو ہو جاہیں کی گری بنا دقر ار دیا منطق طور پر صائب ہے؟ ہمیں چرت ہے کہ اس قسم کہاں تک ملی دو ان لاقی دو ہے؟ کیا اما منظم ایو حیفیت کی ہر دائے کو صاحبین کی رائے قرار دین درست ہے؟ کیا

جہاں تک اس استدلال کی اخلاقی کمزوری کاتعلق ہے تو یہ نطقی کمزوری ہے بھی زیادہ مہیب ہے کیونکہ ایک بند ہُ مؤمن دماغی منطق سے زیادہ قلبی منطق (اخلاق) پڑعمل پیرا ہوتا ہے اور بیقلبی منطق ہمیشہ اس کی وجودی ترکیب میں دماغ پر غلبہ رکھتی ہے۔ اس لیے علامتے اخلاق (صوفیاء) فرماتے ہیں اور ان کا سے جملہ آبِ زرمے مرقوم ہونے کے قابل ہے کہ ' اگر حسن ظن کی ایک دلیل ہواور سوءِ ظن کی نتا نوے تو اس ایک کوسو پر ترجیح دو۔'

اگر ہمارے اہل علم صرف ایک اس قاعد ، چی کو حرف جان بنالیں تو جمیں یقین ہے کہ بہت ی بد کھانیاں ختم ہو جا تیں۔ ہمارا ان اہل علم ے صرف ایک مؤد بانہ سوال ہے کہ کیا ڈاکٹر صاحبؓ کے خلاف فتو کی دینے سے پہلے انہوں نے اس تکلیف کو گوارا کیا کہ ڈاکٹر صاحب ے مراسلہ ہی کے ذریعے پوچھ لیتے کہ کیا وہ اپنے فکری استاد کے فلاں موقف پر قائم ہیں؟ اور کیا ایسا کرنا دینی لحاظ ہے واجب نہیں تھا؟ اور کیا مض غیر منطقی استد لال اور غیر اخلاقی رو بیڈتو کی کی بنیا دین سکتا ہے؟ کیا بیڈتو کی بہتان نہیں؟ کیا اس قسم کی الزام تر اش کے بعد ان اہل علم رلانے کے لیے رہ گئی ہیں؟

یداس استدلال کا صرف ایک نظری جائزہ تھا۔ جہاں تک محسوس حقائق کا تعلق بو اس ضمن میں سب سے پہلے یہ عرض کرنا مقصود ہے کہ ڈاکٹر صاحبؓ نے کبھی ینہیں فرمایا کہ میں سید مودودیؓ کا مقلد محض ہوں اوران کی جررائے کو من وعن تسلیم کرتا ہوں۔ ڈاکٹر صاحبؓ دین سے حرکی اورا نقلا بی نصور کے بارے میں بر ملا فرمایا کرتے تھے کہ اس ضمن میں ان کے فکری استادا بوالکلام اورا بوالاعلیٰ مودودی ہیں۔ اقامت دین کی فرضیت اور اسلام کے نظام عدل اجتماعی کی اہمیت وضرورت نیدوہ تصورات میں جو ڈاکٹر صاحب نے سید مودودیؓ سے افلا کی جین اور صرف ای حوالے سے وہ ان کوا پنا مر شد قر ارد سیت سے ۔ اور جہاں تک ان مسائل کی فروعات کا تعلق حکم اور حکمت قد آن کی ایک سے میں میں میں میں میں میں میں مودودی ہیں۔ اقامت میں میں مودودیؓ سے اخذ ہے تو سب جانتے میں کہ نظام عدلِ اجماعی کے قیام کے طریقہ کار کے بارے میں دونوں ہستیوں میں شدید اختلاف تھا اور یہی اختلاف ڈ اکثر صاحب کی جماعت سے علیحدگی کا باعث بنا۔ گویا جس معاطے میں ڈ اکثر صاحب برملا مودودی صاحب کے متبع میں اس میں بھی ان کا اختلاف ثابت ہے تو کیا دوسرے مسائل میں اختلاف منطقی اور بالا ولی نہیں؟

آ خریس اس مسل کومزید ٹھوس (substantial) بنانے کے لیے ہم بیر عرض کرتے ہیں کہ ڈاکٹر صاحب ﷺ اپنی متعدد نقار پر میں سید مودودی ﷺ کی ان عبارات سے جو شان صحابۃ کے موافق نہیں 'اعلان براءت فر ما چکے جیں اور ڈاکٹر صاحب کے دروس کومستقل سننے والے اس بات کو بخو بی جانتے ہیں۔ ویسے تو ڈاکٹر صاحبؓ کے متعدد خطابات اور تجی محافل میں اس معاطے کا ذکر ملتا ہے 'تا ہم نمونے کے طور پر ذیل میں ڈاکٹر صاحبؓ کی تقریر کا ایک اقتباس دیا جا تا ہے جس سے میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ڈاکٹر صاحبؓ اس معاطے میں مولا نا مودود گ

دورخلافت حضرت عمرٌ ،حضرت عثمانٌ اور حضرت عليٌّ

···...البته ابل سنت میں بھی ایک فرق وتفاوت ہے جو کا فی عرصے چلا آ رہا تھا' لیکن بعض وجو ہات ادراساب کی بنایراس دور میں آ کراس کاظہور شدت کے ساتھ ہور ہاہے۔ اس کی دجہ بیہ ہے کہ چونکہ اہل سنت کا معاملہ تو یہ ہے کہ انہیں جتنا یہار حضرت ابو بکر طابق سے بے اتنا ہی حضرت علی طابق ہے بھی یہار بے اس میں کوئی فرق نہیں ۔ لہٰذاان کا معاملہ ہیر ہا ہے کہ جو باتیں بھی حضرت علیٰ کی فضیلت ومنقبت کے سلسلے میں بہان ہوئیں انہوں نے سب کوذہنا قبول کیااور مقاملے میں اگر کوئی چنز س آئی ہیں جن میں کہ حضرت علی پر بھی کوئی تقدید کی بات آتی ہوتو اس کوانہوں نے ذہنا قبول نہیں کیا۔ اس پہلو سے نتیجہ بدلکا ہے کہ اہل سنت کےعوام اور جہلاء میں بھی اکثر و بیشتر وہی خیالات اس شدت کے ساتھ نہ سہی لیکن اس ہے کم تر شدت کے ساتھ پھلتے چلے گئے۔ نتیجہ بدانگلا کہ حضرات امیر معادید عمروبن العاص ایومویٰ اشعریٰ مغیرہ ین شعبہ اور پیاں تک کہ حضرت عثان ہوائی کے مارے میں بھی شکوک وشبہات اورطرح طرح کی ماتیں ذہنوں میں جڑ پکڑتی چلی گئیں۔اس لیے کہ معاملہ یک طرفہ رہاہے۔اس یک طرفہ معاملہ کی وجہ سے چونکہ جواماً کوئی تمله نہیں تھا اہل سنت کی طرف ے اتمہ اہل بیت پر ما حضرت علیٰ حضرت حسین با حضرت حسن چای پرتونتیجاس کایمی لکنا جا ہےتھا کہ اس کا جواٹر پڑا ہے لوگوں کے ذہنوں میں بد کمانیاں شکوک و شبهات جو ہیں ایسے بڑے بڑے صحابہ کرام کے بارے میں جڑ پکر گئیں یہاں تک کہ بہت ے حضرات اہل سنت میں سے ان کی شان میں گستاخی کر بیٹھتے ہیں ان کی نیتوں پر حملے کرتے ہیں ان کے لیے وہ الفاظ استعال کر بیٹھتے ہیں کہ جوعام دنیا دارانہ سیاست میں ایک دوس بے کےخلاف استعال ہوتے ہیں۔ چال بازیٰ ہوشیاری دغابازی بیساری چزیں لوگوں کے دین دایمان کودولت سے خرید لینا 'لوگوں کواس . طرح کے ......اور بید چیزیں جو ہیں بظاہر وہ لوگ کہ جوابیخ آپ کواہل سنت کہتے ہیں ان کی زبانوں پر بھی آ جاتی ہیں.....دوسرا بڑا سبب سہ ہوا کہ مولا نا مودودی نے جوایک کتاب ککھی''خلافت وملوکیت'' کے عنوان سے اپنے موضوع کے اعتبار ہے وہ ان کی اپنی تحقیق ہے کیکن بید کہ اس میں بعض چزیں ایس

جولائي تاتم 2012ء

9

🔫 🖁 حکمت قرآن

آ گئی ہیں کہ جس سے صحابہ کرام شان کی شان میں وہی کیفیت جس کا میں ذکر کر چکا ہوں اس کا اظہار ہوتا ہے۔ اس کا ایک شدیدر دیمل ہوا ہے اہل سنت میں اور بے شار کتابیں ہیں جو پھر اس کے جواب میں آئیں۔ان میں مولانا تاتقی عثانی صاحب کی کتاب بھی ہے ان میں مولانا صلاح الدین بوسف صاحب کی كتاب بهى ب- بالاركتابين آئى بين اور بدموضوع اب جار بالتكركر آكيا ب-" (AU-10-20 كيسٹ نمبر 3) مندرجہ بالا اقتباس اس امریر داضح اور بین ثبوت ہے کہ فاضل مصنف نے محض سوئے ظن قائم کرتے ہوتے بیڈر مایا ہے کہ''…الہٰ اان (یعنی مولا نا مود ددیؓ) کے بعض صحابۃؓ کے بارے میں غیر معتدل افکار بھی ضرور ڈاکٹر صاحب میں سرایت کر گئے ہوں گے اور چونکہ بیا فکار دخیالات عقید ہُ سلف صالح سے موافقت نہیں رکھتے لہذااس كا حامل بھى لاز مارا وسلف مے مخرف ہوگا''۔ ورند حقيقت بير ب كد ڈاكٹر صاحب نے ايك نہيں متعدد مواقع پر " خلافت وملوکیت " بیں اختیار کردہ اس غیر معتدل انداز فکر پر حسب موقع صدائے احتجاج بلند کی ہے۔ ڈاکٹرصاحتِ اورمسَلَة تقليد جہاں تک مسلہ تقلید کا تعلق ہے تو بیر کہنا کہ ڈاکٹر اسرار احمدؓ باوجود اس کے کہ با قاعدہ عالم نہیں ہیں مگر وہ ابے تین تقلید شخص کے قائل نہیں ، بلکہ وہ اُسلاف امت سے الگ راہ اختیار کیے ہوتے ہیں اور اپنے آپ کو ٹیم مقلد قرار ديتے ہيں... ڈاکٹر صاحب کی اس اصطلاح کواسلاف امت نگاہ میں تلفیق کہا جاتا ہے اور تلفیق بین المذاجب باطل ب ... لبندا ڈاکٹر صاحبؓ اس قول میں سلف کی راہ سے الگ کھڑے ہیں --- ڈاکٹر صاحب کی مندرجدذيل عبارت ك غلط بحض كانتيجد ب: " بین نے اس کے لیے ایک نی اصطلاح وضع کی ہے۔ میں اپنی بساط سے بڑھ کر ہمت کرر ہا ہوں چونکہ بات سمجمانے کے لیے نٹی اصطلاحات وضع کرنی پر ٹی ہیں۔اصلاً بیا صطلاح میں نے اپنے فقہی موقف کے لیے وضع کی ہے۔ میں اپنے بارے میں کہتا ہوں کہ میں نیم مقلد ہوں۔ میں مقلد ہوں پانچ کا صرف ایک كانبيس - جارتوا السنت كم متفق عليه ائمة مين اوريا نجوي امام بخاري جن كى كتاب ك متعلق سب مانت بی کہ "اصبح الکتب بعد کتاب الله" بر میں ان پائچ کے دائرے کے اندراندرر بنے میں اپنے لیے عافيت مجحتا ہوں''۔(ماہنامہ'' میثاق'' تتمبر 1984ء'ص:50) سب سے پہلی یات ہیے کہ ڈاکٹر صاحت کے اس قول کے پس منظر کو مجھا جائے ۔ انتمہ اربعہ کے دائرے میں اینے آپ کومحدودر کھنے کا مقصد ہوئی پرتی اور اُن باطل رجحانات کا انکار ہے جن کے حاملین اجتماد کے نام پر دین کے ثوابت ومتغیرات ہر دواقسام پر اپنی ناقص عقل ومنطق کے گھوڑے دوڑانا جاتے ہیں۔ چنانچہ ڈاکٹر صاحب اصلااس گروہ سے اعلان بیزاری فرمار ب میں اور وہ اپنے لیے ایک سرخ کیر (red line) مقرر فرمارہے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب کے اس قول کاقطعی طور پر بیہ مطلب نہیں کہ وہ ان مذاہب اربعہ کے درمیان آ زادانهٔ ' آ واره گردی' 'اور محض خوا بهش نفس کی بنیاد پراحکام میں ردّ وقبول کاارادہ رکھتے ہیں'اور نه ہی ان کی یوری زندگی اس تفسیر کی اجازت دیتی ہے۔ ڈاکٹر صاحب کے اس قول کوشاہ ولی اللہ رحمہ اللہ جولائي تاتمبر 2012 - ال 😹 🖁 حکمت قرآن 10

کے اس قول کے تناظر میں سمجھنا ضروری ہے جس کا وہ بار ہااپنی نقار ریمیں حوالہ دیا کرتے تھے: ان هذه المذاهب الاربعة المدونة المحررة قد اجتمعت الامة ' أو من يعتد به منها على جواز تقليد بها الى يومنا بهذا وفي ذالك من المصالح ما لا يخفى (حجة الله البالغة) "امت مسلمهاوران کے سرکردہ علماء کاان چاروں مدوّن و<sup>متح</sup> مذاہب کی تقلید پراجماع داقع ہو چکا ہے اور اس ( تقليد ) ميں بکثرت مصالح موجود ہیں جوفنی نہيں۔'' اى طرح "عقد الجيد "ميں فرماتے ہيں: اعلم ان في الاخذ بهذه المذاهب الاربعة مصلحة عظيمة وفي الاعراض عنها كلها مفسدة عظيمة ''جان لوکهان مذاجب اربعہ کے اختیار میں عظیم مصلحت ہے اوران سے اعراض میں شدید مفسد ہے۔'' ڈاکٹر صاحت شاہ ولی اللہ پیشد کے انہی اقوال کوابنے لیے مشعل راہ اور دین میں باطل رجحانات کے سدباب كاابهم ذريعه بجصح ميں۔ (٢) دوسری گزارش بد ب که ڈاکٹر صاحب کی عبارت سے '' تقلید غیر شخصی'' کا تو ثبوت ملتا بے کیکن تلفیق کا دور دورتک ثبوت نہیں۔ یہ بات ہرصاحب علم جامتا ہے کہ تقلید غیر شخصی تلفیق کو مستکزم نہیں جو بالا جماع فقہاء ناجائز ہے۔ تلفیق اصلا ایک ہی مسئلہ میں دوفقہاء کے اقوال کواس طریقہ پرجمع کرنا ہے کہ وہ مسئلہ دونوں فقيماء ك بال باطل قرار بائ مولاناتقى عثاني اين نت طبع شده كتاب "اصول الافتاء و آدابه" بي "حكم التلفيق" كعنوان كتحت رقمطراز بن: الذي تلخص لي في موضوع التلفيق ان هذا الاصطلاح يقصد به في عامة كلام الفقهاء ان يختار مذهبان في مسئلة واحدة بحيث تحدث منه حالة مركبة لا تجوز في احد المذهبين مثل ان يأخذ المرء بقول الحنفية في عدم انتقاض الوضوء بلمس المرأة وبمذهب الشافعية في عدمه بالدم السائل ويصلى بعد ما مس امرأة وسال منه دم فان هذه الصلوة لا تصح في احد من المذهبين · د تلفین کے موضوع پر میر ب سامن ایک بات آئی ب وہ سے کہ بداصطلاح فقہاء کے عوى كلام ميں یہ معنی رکھتی ہے کہ ایک ہی مسئلہ میں دو مذہب اس طور پر اختیار کیے جا کیں کہ ایک ایسی مرکب حالت کا وجود ہوجائے جود دنوں مذاہب میں جائز نہ ہؤ مثلاً یہ کہ کوئی پخص عورت کو (شہوت کے ساتھ ) پاتھ لگانے میں وضونہ ٹوٹنے کا مسلہ تو حفہ ہے لے اورخون نکلنے ہے وضونہ ٹوٹنے کا مسلہ شا فعہ ہے اور پھرعورت کو چھونے اورخون تکلنے کے بعد نماز پڑ ھے تو یہ نماز دونوں مذاہب میں جائز نہیں۔'' معلوم ہوا کہ محض دوالگ مسائل میں دو ندا ہب کا اختیار کر ناتلفیق نہیں۔ چنا نچرتقی عثانی صاحب فرماتے ہیں : وكذالك وقع في كتابات عدة من اهل العلم نسبة جواز التلفيق الى ابن الهمام وابن امير حاج ولكن يتبين بمراجعة نصوصها في التحرير وشرحه انها لم يؤيدا جوازه وانما جوزا تقليد مذهب اخر بشرط عدم التلفيق · · بعض اہل علم کی کتب میں ابن الہما م اور ابن امیر حاج کی طرف تلفیق کے جواز کی نسبت یائی جاتی ہے لیکن ''تحری'' ادر اس کی شرح میں ان کے اقوال کے تتبع سے بیہ بات واضح ہوتی ہے انہوں نے کسی دوس بند جب کی تقلید کے جواز کافتو کی دیا ہے بشرطیکہ تلفیق نہ ہو'' 🔫 🖁 حکمت قرآن جولائى تاتمبر 2012 -1

چنانچەعدم تقليد شخصى كى تىن صورتىں ممكن ہيں: (۱) تلفيق (جس كاذكر ہوچا) (٢) ایک بی مسئلے میں دواقوال کوا یے جمع کرنا کدایس حقیقت مرکبہ کا وجود لازم ندآئے جودونوں مذاہب میں -91:50 (٣) الك الك مسائل بين الك الك ائمة بحاقوال كواختيار كرنا-پہلی صورت جائز نہیں اور بقیہ دونوں اشکال مختلف فیہ ہیں بشرطیکہ محض ہوائے نفس کی بنیاد پر ردوقبول مقصودندهو. ڈاکٹر صاحت کی ذکر کردہ عبارت ہے پہلی صورت (تلفیق ) مراد لینا کسی صورت بھی درست نہیں ۔ پال اس عبارت کے ظاہر سے بیضرور ثابت ہوتا ہے کہ ڈاکٹر صاحبؓ عدم تقلید شخص کے قائل تھے ادراس میں بھی اُن کی مراد دلیل کا اتباع تھا نہ کہ ہربنائے خواہش نفس مختلف مذاہب کو اختیار کرنا۔ تقلید شخصی کے حوالے سے ڈاکٹر صاحتِ کے اس تبصرے اور اندازِ فکر کی بنا پرانہیں سلف کی راہ ہے منقطع قرارنہیں دیا جا سکتا' کیونکہ بہر حال اس میں اُمت کے اکابرین کا اختلاف ثابت ہے۔ ابن ہمام اور ابن امیر حاج کا ذکر تو آچکا ای طرح ابن تیمیڈا بن قیم ٔ امام شاطبی ﷺ وغیرہ بھی تقلید شخص کے قائل نہیں تھے۔فقہاء کا اس بات پراتفاق ہے کہ تقلید شخصی کا تکم صرف سد ذر يعد كحور پر ب ند كد نصوص ب مستدط - چنانچ حضرت تقانو ت فرمات بي : · · سوہم تقلید شخصی کو فی نفسہ داجب نہیں کہتے بلکہ پول کہتے ہیں کہ تقلید شخصی میں دین کا انتظام ہوتا ہے اور ترك تقليد ميں بے انتظامی ہوتی ہے۔''(خطبات حکیم الامت ٔ جلد ۲) مزيد فرماتے ہیں: <sup>د</sup>'ای واسط تظلید غیر شخصی کوفقهاء نے کتابوں میں منع لکھا ہے' گمر جو عالم غیر شخصی کے سبب مبتلا ان مفاسد بذكوره كاند مواور نداس كے سبب عوام ميں بيجان مؤاس كوت فليد غير شخص بھى جائز موكى۔ ' (بحوالد اصول الافتاءوآ دابه)\_ جدید دور میں بھی بہت سے متند فقہاء نے تقلید غیر شخصی کو جائز قرار دیا ہے۔تفصیل کے لیے ڈاکٹر وہبہ الزحيلي كى كتاب "اصول الفقه الاسلامي" كامطالعه مفيدر ب كا-علاء کی ان تصریحات کی روشی میں ڈاکٹر صاحبؓ کی مذکورہ بالاعبارت اور ڈاکٹر صاحبؓ کی زندگی سے ان کے عمل کی شہادت اس بات کی غماز ہے کہ اُن کا اپنے بارے میں نیم مقلد کی اصطلاح کا مطلب سے لینا کہ ' عام آ دمی کامختلف ائمہ سے اپنی سہولت کے لیے رفصتوں کا تلاش کرنا اور کسی ایک فقہ کا یا بند نہ ہونا تلفیق کہلاتا ہے اور تلفيق بين المذاجب باطل بْ" فاصل مصنف كاا پناطيح زا د باوراس كا ڈاكٹر صاحب ہے كوئى تعلق نہيں ۔ باقی رہا یہ معاملہ کہ تقلید غیر شخصی کا option ڈاکٹر صاحب کے لیے اس لیے موجود نہیں ہے کہ ڈاکٹر صاحبؓ " با قاعدہ' عالم دین نہیں ہیں' توبیاعتراض بھی محل نظر ہے۔ اس لیے کہ'' با قاعدہ'' ے اگر توبیہ مراد ہے کہ ڈاکٹر صاحب سی'' دیوبندی'' مدرسہ کے فارغ انتخصیل نہیں توبیہ بات اس حد تک تو درست ہے' کیکن سوال ہے ہے کہ کیا (بقي صفحه 25 ير)

المحمت قرآن 🗟 🔅 😰 🕺 الجزائي التبر 2012 م



المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد ا

((مَنْ صَلَّى يُرَائِي فَقَدُ أَشُرَكَ وَمَنْ صَامَ يُرَائِي فَقَدُ أَشُرَكَ وَمَنْ تَصَدَّقَ يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ)) (رواهُ احمد مشكوة باب الرياء والسمعة) ''جس نے نماز پڑھی دکھاوے کے لیے وہ شرک کر چکا'اورجس نے روز ہ رکھا دکھاوے کے لیے وہ شرک کر چکا'اورجس نے خیرات دی دکھاو ہے کی غرض ہے وہ بھی شرک میں ملوث ہو چکا!'' اس حدیثِ قُدی کا یمی وہ اشکال ہے جس کے باعث سد عام واعظین کے مواعظ میں تو بیان ہوجاتی ہے لیکن اسلام کے جدید دمفکرین' کی تحریر وتقریر میں بارنہیں یاتی ۔اس لیے کہ داقعہ یہی ہے کہ دین کے بہت سے دوسر اطیف تر حقائق جیسے عہد الست وجی الہام' کشف اور رُوّیا نے صادقہ وغیرہ کی طرح اس حدیثِ فُدی کی حقیقت بھی ان لوگوں پر منکشف نہیں ہو کتی جو دَورِ حاضر کے مادّہ پرستانداور عقلتیت پسنداندز بحانات کے زیرا ثر رُوح انسانی کے جسدِ خاکی سے علیحدہ مستقل وجوداورجدا گانڈ شخص اوراُس کے ذات پاری کے ساتھ خصوصی ربط وتعلق کے پاتو سرے سے قائل ہی نہیں ہیں پاکسی در ہے میں ہیں بھی تو اُس کے اعتراف داعلان میں جھک اور تجاب محسوس کرتے ہیں!-- بقول اکترالہ آبادی: رقیبوں نے ریٹ کھوائی ہے جاجا کے تھانے میں کہ اکبرنام لیتا ہے خدا کا اس زمانے میں اس لیے کہ اس حدیث قدسی کی واحد ممکن توجیہ ہیہ ہے کہ روز ہ روح کے تغذیبہ وتقویت کا ذ ریعہ ہے جے ایک تعلق خاص اورنسبت خصوصی حاصل ہے ذات باری تعالی کے ساتھ لہذا یہ گویا خاص اللہ کے لیے ہے جس کی جزادہ بطور خاص دے گا۔ پایوں کہہ لیس کہ چونکہ اس کا حاصل ہے تقرب الی اللہ تو گویا اللہ خود ہی بنفن فیس اس کی جزا ہے۔

واقعہ بیہ ہے کہ ارواح انسانی' کا ایجاد و ابداع 'اجساد' کی تخلیق سے بہت پہلے'' جُنُود ؓ مُّجَنَّلَة'' (مُسلم عن ابی هُریر ؓ) کی صورت میں ہوااور حضرت آ دم عَلیٰ کی عالم اجساد میں تخلیق سے بہت قبل' خود ان کی اور ان سے لے کر تا قیام قیامت پیدا ہونے والے تمام انسانوں کی ارواح مستقل جداگا نہ تشخص اور پورے شعور ذات اور فیما بین جملہ امتیا زات کے ساتھ موجود تھیں۔

اس حقیقت کے ادراک وشعور کے بغیر واقعہ یہ ہے کہ عہد الست کا وہ اہم واقعہ جے قرآن مجید نے بڑے اہتمام اور شدو مذکر ساتھ بیان کیا ہے اور جے محاسبہ اخروی کے ضمن میں ایک اہم جت قرار دیا ہے یا تو محض تمثیل واستعارہ قرار پاتا ہے یا پھر اس کے بارے میں اچھا چھ مصنفین کے قلم سے بھی نادانستہ انتہا کی لغوا ورمہمل جلے نگل جاتے ہیں <sup>(1)</sup> سیدھی می بات سہ ہے کہ سہ عہد اجسادِ انسانی کی تخلیق (1) مثلاً مولانا مین احسن اصلاحی فرماتے ہیں :'' بیا قرار انسان کے دود میں آنے سے پہلے ہی عالم غیب میں خدا نے اس سے لیا ہے۔'( تذبر قرآن جلد سوم صفحہ ۲۹) ے قبل عالم ارداح میں ارداح انسانی نے پورے ہوت اور شعور کے ساتھ کیا اور میدانِ حشر میں جب تمام نسل انسانی دوبارہ<sup>(1)</sup> "جُنُوْ ڈ مُجَنَّدَة" کی صورت میں اپنے خالق کے سامنے پیش ہوگی تو یہی عہدِالت ان کے خلاف جیتِ اولی کے طور پر پیش ہوگا! (''مباداتم کہنے لگو قیامت کے دن کہ ہم کواس کی خبر ہی نہتھی یا یوں کہنے لگو کہ اصل میں تو شرک کا ارتکاب کیا تھا ہم ہے بہت پہلے ہمارے آباء داجدا د نے اور ہم توبعد میں ان کی نسل میں پیدا ہوئے تھے!'' سورۃ الاعراف آیات ۲۷'۱۷۳) اسی طرح اس حقیقت کو جانے اور مانے بغیر کوئی توجیہ یمکن نہیں ان متعد داحادیث کی جن ہے واضح ہوتا ہے کہ نبی اکرم کا پیل اند صرف یہ کہ خلق کے اعتبار سے سب پر مقدم ہیں بلکہ آپ اس وقت بھی نبی تھے جبکہ ابھی جسدِ آدم تخلیق وتسویہ کے مراحل ہے گز رر ہاتھا۔۔۔۔ اس سلسلے میں اس ردایت سے قطع نظر جس میں "آوَّلُ مَاحَلَقَ اللهُ نُوْدِیْ" کے الفاظ وارد ہوئے ہیں اس لیے کہ وہ محدثین کرام کے نزديك مستندنيس ب أخراس حديث كى كيا توجيه مكن بجس كالفاظ بدين: عَنْ آبِيْ هُوَيْوَةَ ٢ اللَّهُ قَالَ : قَالُوْا : يَا رَسُوُلَ الله مَتَى وَجَبَتُ لَكَ النُّبُوَّةُ؟ قَالَ : ((وَآدَمُ بَيْنَ الرُّوح وَالْجَسَدِ)) (رواه الترمذي وقال هذا حديث حسن) "ابو ہر یہ وظایق سے روایت ہے کہ صحابۃ نے دریافت کیا : پارسول اللہ! آ یہ کو نبوت کب ملی؟ فرمایا: " اُس وقت جب آ دم الله ابھی روح اور جسم کے درمیان تھ ( یعنی ان میں روح نہیں يهونكي گي تقمي!) \_''تر مذي بحوالدتر جمان السنّداول ظاہر ہے کہ اس کی ایک ہی توجیہ ممکن ہےاوروہ بیر کہ اجسادِ انسانی کی تخلیق سے بہت قبل ارواح انسانی خلعت وجود سے مشرف ہو چکی تھیں اوران کے مابین مراتب ومناصب کے جملہ امتیازات بھی موجود تھے۔ بعدازان جیسے ہی آ دم کے جسدِ خاکی کا ہولی تخلیق وتسویہ کے طویل مراحل طے کرکے اس قابل ہوا که روپ آ دم اس ہے کمچق کی جا سکے تو گفتخ روح ہوا اور روح و جسد کا بیہ مجموعہ مبحودِ ملائک قرار پایا' بفحوائ آيات قرآني: ١ - ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنِّى خَالِقٌ ٢ بَشَرًا مِّنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مَّسْنُوْنِ۞ فَإذَا سَوَّيْتُهُ (1) ﴿وَعُرضُوا عَلَى دَبِّنَكَ صَفًّا لَقَدُ جِنْتُمُوْنَا كَمَا خَلَفْنُكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُمُ أَ لَنْ نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِدًا (الكهف) ''اوروہ پیش کیے جائیں گےاینے رب کے سامنےصف درصف (تب وہ فرمائے گاکہ) آپنچے ہوتم ہمارے یاس بالکل ای طرح جس طرح ہم نے پیدافر مایا تھا تنہیں پہلی بار لیکن تم تواس مغالطے میں مبتلا ہو گئے تھے کہ ہم تمہارے لیے اس ملا قات موعودہ کے لیے کوئی دفت نہ تعین کریں گے!'' جي جولائي تائم 2012 م المحمت قرآن 10

وَنَفَخْتُ فِيْهِ مِنْ رُّوْحِيْ فَقَعُوْ اللَّهُ سَجِدِيْنَ (٣) (الحجر) ''اور(بادکرو) جب کہا تیرے رب نے فرشتوں ے'میں پیدا کرنے والا ہوں اس سے ہوئے گارے ہے جو سوکھ کرکھنکھنانے لگا ہے ایک بشر نوجب میں اسے یوری طرح مکمل کر چکوں اور اس میں اپنی ژوچ میں سے چھونک دول تو گریڑنا اس کے لیے سجد یے میں۔'' ٢ \_ ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ ، بَشَرًا مِّنْ طِيْنِ ۞ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيْهِ مِنْ رُّوْحِي فَقَعُوا لَهُ سَجِدِيْنَ ٢) (ص) ''(بادکرو) جب کہا تیرے رَب نے فرشتوں ہے: میں بنانے والا ہوں مٹی ہے ایک بشر' توجب میں اے پوری طرح بنا کر درست کر دوں اور پھو تک دوں اس میں این روح میں تو گریڑنا ال کے لیے تجدے میں۔'' اور پھر یوری نوع انسانی کوشلب آ دم ہے متعلق کر دیا گیا۔ چنا نچہ جیسے جیسے ارحام امہات میں افراونوع انسانی کے اجساد تیار ہوتے رہے ایک خاص مرحلے پرجنو دارواح میں ہے ایک ایک روح ان کے ساتھ متعلق کی جاتی رہی۔جس کوتعبیر کیا سورۃ المؤمنون میں'' بحکُلْقًا الْحَوّ'' کے الفاظِ مبار کہ ہے اور جس کی خبردی مزید وضاحت کے ساتھ صادق ومصدوق علیہ الصلوۃ السلام نے ۔ ازروئے آیات و حديث مندرجدة ال: ١- ﴿ وَبَدَا خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْنٍ ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَةً مِنْ سُلْلَةٍ مِّنْ مَآءٍ مَّهِيْنٍ ۞ ثُمَّ سَوْنهُ وَنَفَخَ فِيْهِ مِنْ رُّورِجِهِ (السحدة) ''اوراس نے انسان کی تخلیق کا آغاز کیامٹی ہے پھر چلائی اس کی نسل نچڑے ہوئے بے قدریانی ے۔ پھراس کودرست کیا یوری طرح اور پھونکا اس میں اپنی روح میں ہے!'' ٢ - ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَلَةٍ مِّنْ طِيْنِ ۞ ثُمَّ جَعَلْنُهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِيْنِ ۞ ثُمَّ حَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسَوْناً الْعِظْمَ لَحْمًا فَ ثُمَّآ أَنْشَانُهُ خَلْقًا اخَرَ فَتَبْرَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ ٢) (المؤمنون) ''اور ہم نے پیدا کیا انسان کومٹی کے خلاصے ہے۔ پھر کردیا ہم نے اس کوایک بوند جے ہوئے ٹھکانے میں۔ پھر بنایا اس بوند ہے ایک علقہ اور پھر بنایا اس علقہ ہے ایک لوگھڑا' پھر بنا ئیں اس لوتھڑے سے ہڈیاں پھر پہنایا ہڈیوں کو گوشت اور پھر اٹھایا اے ایک اور ہی اٹھان پر ۔ سوبڑا ہی بابركت ب اللدسب سے اچھی تخلیق فرمانے والا!'' ٣- عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُوْدٍ ٢ مَنْ عَالَ حَدَّ ثَنَا رَسُوْلُ اللهِ عَلَيْ أُو هُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوْقُ: (( إِنَّ آحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّم آرْبَعِيْنَ يَوْمًا نُطْفَةً ثُمَّ جولائي تائتبر 2012 -المحمت قرآن 17

یککون عملقة ممثل طلب شم یکون مضعة مثل طلب فرم یون الید المملك فینفخ فيد الرُّوْح )) (رواه البحاری و مسلم) ایوعبدالرحن عبدالله بن مسعود طلب سردایت بو وه کمتے میں کدفر مایا جی اکر مظلب نے جو بچ میں اور ان کی سچائی مُسلم ہے کہ: ''تم میں سے ہرایک کی تخلیق رحم مادر میں چالیس دن تو نطف کی صورت میں ہوتی ہے پھراتے ہی دن علقہ کی صورت میں پھراتے ہی دن مضعه کی صورت میں ۔ پی اور ان کی سچائی مُسلم ہے کہ: ''تم میں سے ہرایک کی تخلیق رحم مادر میں چالیس دن تو نطف کی صورت میں ہوتی ہے پھراتے ہی دن علقہ کی صورت میں پھراتے ہی دن مضعه کی صورت میں ۔ پھراس کے بعد ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے جو اس میں رُون پھونکتا ہے۔' (اس حدیث کوروایت کیا امام بخاری اور امام سلم دونوں نے) واضح رہے کہ یہاں رون سے مرادز ندگی لینا ، بت بڑا مغالطہ ہے اس لیے کہ بے جان تو نہ وہ ''بیش اُلاً تُنہیں ''ہی ہوتا ہے جو طویل مسافت طرک کے رہم میں پنچتا ہے اور زند 'نظفقهُ الوَّ جُل '' جو نہا یہ تو شرق واضح رہے کہ یہاں رون سے مرادز ندگی لینا ، بت بڑا مغالطہ ہے اس لیے کہ بے جان تو نہ وہ ''بیش اُلاً تُنہیں ''ہی ہوتا ہے جو طویل مسافت طرک کے رہم میں پنچتا ہے اور رند 'نظفظه ہوتا ہے ۔ دور ای تو نہ ہوتا ہے ہوئی ہوتا ہے ہوتا ہے ہوتا ہے ہوتا ہے میں رون ہے کہ ہوتا ہے ہوتا ہوتا ہو ۔ ن الا می میں اور ہوتا ہے ہوتوں نے) الاُ تُن یُنہیں ہوتا ہے جو طویل مسافت طرکر کے رہم میں پنچتا ہے اور ند 'نظفقهُ الوَّ جُل '' جو نہا یت جو ش و خروش سے حرکت کرتے ہو کے پوری قوت کے ساتھ اس میں داخل ہوتا ہے ۔ رہ علقہ اور مضعہ تو ان میں تو نشو دنما کا خالص حیا تیاتی عمل انتہا تی زور شور سے جاری ہوتا ہے ۔ لہٰذا یہاں بے جان ماد ہے میں

زندگی پھو نکنے کا کوئی سوال نہیں بلکہ جسد انسانی کے ساتھ جو تخلیق وتسویہ کے مراحل طے کرر ہا ہے روحِ انسانی کے الحاق کا معاملہ بے فعافدہ و تدہر!

اب آیئے اصل موضوع کی طرف!

٣\_ ﴿ إِنَّمَا آمُوهُ إِذَا آرَادَ شَيْئًا آنُ يَتَّقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (يس) ''اوراُس کے امر کی شان توبیہ ہے کہ وہ <sup>ی</sup>س کہہ دیتا ہے کہ ہوجااور ہوجا تا ہے!'' مزید برآں - ایک کا رجحان بے عالم سفلی کی طرف جبکہ دوسرے کی پرواز ہے عالم علوی کی جانب بلکہ ایک بالقوہ "أَسْفَلَ سلفِلِيْن " (التين) كر عظم ميں ب تو دوسرے كا اصل مقام اعلى "يعِلِيتِينَ" (المطففين) ميں بأليك خاكى الاصل باور "تُحلي شيني يَوْجع إلى أصليه "() كم صداق ﴿وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْآرْضِ ) (الاعراف:١٧٦) كى ممل تُصور جبكه دوسرا نورى الاصل اور ع: "اب مركز كى طرف ماكل پرواز تفاحس !" ي مصداق بميشد عالم بالاكى جانب ماكل ومتوجّد - ايك خالصتاً حيوانات كى سطير ب تو دوسرافرشتوں كا ہم رہيہ ہى نہيں بالقُوَّة ان ب بھى آگے ! بقول شيخ سعدي ۔ آدمی زاده ظرفه معجون است از فرشته سرشته وز حیوال گویا دونوں باہم مضا دومتصادم ہیں۔ چنانچہ ایک تفقیت یا تا ہے تو دوسرالا زماً مضحل ہوتا ہے اور ایک کا دباؤبر معتودوسر الكاكچلاجانالازى ب إچنانچيطن وفرج ك تقاضول كى بحر يورتسكيين اوركثرت آرام واستراحت سے روح مضمحل ہوتی چلی جاتی ہے ختی کہ وہ وقت بھی آجاتا ہے جب انسان کا جسدِ خاک چتنا پھرتا اور کھاتا پیتا الغرض ہراعتبارے زندہ ہی نہیں خوب فریہ دوتوانا<sup>(۲)</sup> نظر آتا ہے در آنحالیکہ اس کی ردح ، كمزورادر لاغر ہوتى ہوتى بالآخرسك سك كردم تو ژ ديتى ہےاور جىدانسانى اس روح كے ليے چلتی پھرتی قبرین کررہ جاتا ہے'بقول علامہا قبال ع'' روح سے تھازندگی میں بھی تہی جن کا جسد!''اور فجوائ الفاظ قرآني: (إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعاءَ» (النمل: ٨٠ الروم: ٥٢) " يقدينا (اب ني مَكْتَقَبُولا) تم نهيس سنا كتة (اپن بات) مُردوں كو اور ندسنا كتة جو (اپنا پيغام) بهروں کو!" افسوس کہ دورِ حاضر میں مادہ پرستانہ نقطہ نظر کے تسلط کے باعث روح اور جسد کے جداگانہ تشخص (1) أيك مقوله: برشاين اصل كي طرف لوفت ب (۲) قُرآن حکیم نے ایک سے زائد مقامات پر متافقین کے متن وتوش کی جانب خصوصی اشارے کیے ہیں مثلاً سورة المنافقون ميں فرمايا: ﴿ وَإِذَا رَآيَتِهُمْ تُعْجِبُكَ آجْسَامُهُمْ \* وَإِنْ يَتَقُوْلُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ \* كَانَتْهُمْ خُشُبٌ مُسَتَدَةً \* ( [ يت ٢) "اور (اب نبي تَكَافَيْهُما) جب تم اثيين (ليعني منافقين كو) و يكيف بوتوان كتن وتوش سے متاثر ہوجات ہو۔ چنا نچہ جب وہ بات کرتے ہیں تو ان کی گفتگو کو بغور سنتے ہو ٔ حالا تکہ درحقیقت وہ سوکھی لکڑیوں کے مانند ہں جنہیں سہارے ہے رکھ دیا گیا ہو'' جولائي تاتمبر 2012 م 阕 🖁 حکمت قرآن 层 19

اوران کے نقاضوں کے باہم متضا دومتصا دم ہونے کا شعور دادراک عوام تو کجا خواص تک کو حاصل نہیں رہا۔ حتیٰ کہ بہت سے 'جدید مفکرین اسلام' تو اس حقیقت کبر پی کا ذکر بھی بطرزِ استہزاء واستحقار کرتے ہیں۔ چنانچ عصر حاضر کے ایک بہت بڑے مفکر اسلام'(') '' اسلام کا روحانی نظام' کے عنوان سے ایک نشرى تقريريس فرماتے بين: ''فلسفہ د مذہب کی دنیا میں عام طور پر جو تخیل کارفر ما ہے وہ بدے کہ روح اورجسم ایک ددسرے کی ضد بین دونوں کا عالم جدا ہے۔ دونوں کے نقاضے الگ بلکہ باہم مخالف بیں --- اسلام کا نقطہ نظراس معاملے میں دنیا کے تمام مذہبی اور فلسفیا نہ نظاموں ہے مختلف ہے۔'' اس شمن میں انہوں نے' دنیا پر سی 'اور' ترک ِ دنیا' کی دوانتہا کی صورتوں کی جوتر دید کی ہے وہ اصولاً بالكل درست ب كيكن جرت ہوتی ہے كدان كى توجداس حقيقت كى جانب كيوں منعطف نہ ہوئى كدانسانى تاریخ میں ان دونوں انتہا دُن کی موجودگی بجائے خود اس کا ثبوت ہے کہ انسانی شخصیت میں دو بالکل متضاداور مخالف قوتیں کارفر ماہیں جن کے ماہین مسلسل رسّہ کشی جاری رہتی ہے۔ چنانچہ بھی ایک کا پلڑا بھارى ہوجاتا ہے بھى دوسرى كا - بقول علامہ اقبال 🗸 ای تشکش میں گزریں مری زندگی کی راتیں تجمى سوز و ساز روتى تبحى في و تاب رازى اسلام بلاشبہان کے مایین توازن پیدا کرنا جا ہتا ہے اور عدم توازن (۲) کو ہر گزیپند نہیں کرتا الیکن توازن کا پرتصور بجائے خود دلیل قاطع ہے جسد اور روح کے تضاداور ان کے نقاضوں کے باہم متقابل و متبائن ہونے کی۔بقول شاعر \_ درميان قعر دريا تخته بندم كرده اى! باز می گوئی که دامن تر کمن مشیار باش! (۱) مولاناسيدابوالاعلى مودودي مرحوم (۲) اگر چه عدم توازن کی تمام صورتیں برابرنہیں ہیں۔ چنانچہ بہت فرق ہے اس عدم توازن میں جو دنیا پر تی یا شکم پروری دشهوت پری کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے اور اس عدم توازن میں جوترک دنیا یا ر بہانیت کی صورت افتاياركرتا ہے۔ سابقداً متوں ميں عدم توازن كى پہلى صورت كى مثال يبود ہيں جنہيں''الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ'' قرارد با گیا ہےاورد دسری صورت کی مثال نصار کی ہیں جنہیں صرف ''الضَّالِّين'' تے تعبیر کیا گیا ہے۔ مزید نقابل کے لیے دیکھتے سورة الحدید جس کے وسط میں یہود کا ذکر ہے جن کی دنیا پر تی نتیجہ تھی '' تساوت قبلی'' کا اور آخر میں متبعینِ عیلیٰ ملاِظ کا ذکر ہے جن کی رہبانیت کواگر چہ بدعت قرار دیا گیالیکن اس تصریح کے ساتھ کدتھی یہ نیکی کے جذبے بی کی ایک غیر معتدل صورت! 🔫 🖁 حکمت قرآن 层 جولائي تاتمبر 2012ء 20

دافعہ ہیے بے کہ فکر ونظر کی اس بنیادی غلطی نے نصور دین کی پوری عمارت ہی کوئج کر ڈالا ہے۔ چنا نچہ جب 'روح' صرف زندگی کے ہم معنی ہوکررہ گئی تو ' دین' بھی بس ایک نظام حیات' بن کررہ گیا اور مٰدہب کا ایک ایسالا مذہبی (secular) ایڈیشن تیار ہو گیا جس میں مٰدہب کے لطیف حقائق سرے سے خارج ازبحث ہوگئے ۔ خشت اول چوں نہد معمار کج! تا ثریا می رود دیوار کج!! ايك حقيقت كي جانب مزيدتوجه فرما ليجئ ! جیدِانسانی پاانسان کا وجو دِحیوانی خاک ُالاصل بے چنانچہ اس کی جملہ ضرور تیں اور اس کے تغذیبہ و تقویت کا تمام سامان بھی زمین ہی سے حاصل ہوتا ہے جبکہ روی انسانی قد تک الاصل اور ''امرر بن'' ب لہذااس کے تغذید وتقویت کی ضروت بھی تمام تر کلام ربانی ہی ہے یوری ہو کتی ہے جے قرآن علیم نے روح (١) بن تعبير كياب أزرد ارتا يات مباركه: ١- ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوْحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتْبُ وَلَا الْإِيْمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنُهُ نُؤَرًا نَّهُدِي بِهِ مَنْ نَّشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (الشورى: ٥٢) "اورای طرح (اب نی تلایل) ہم نے وی کی تمہیں ایک رُوح اپنے امرے (اس سے پہلے )تم کچھند جانتے تھے کہ کتاب کیا ہے اور ایمان کیا۔لیکن (اب) بنا دیا ہے اسے ایک نورجس کے ذریعے ہدایت ديت بين بم اين بندون ميس - جس كوجا بين !" ٢- ﴿ يُلْقِى الرُّوْحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (المؤمن: ١٥) "إلقاء فرماتا بروح اليخ امر سے الينے بندوں ميں ب جس پر جا ہے!" ٣- ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلْئِكَةَ بِالرُّوح مِنْ آمْرِم عَلى مَنْ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِم ﴾ (النمل: ٢) ''نازل فرماتا ہے فرشتوں کودی کے ساتھا پنے امرے اپنے بندوں میں ہے جس پر جاہے!'' یہاں اس حقیقت کی جانب بھی توجہ ہوجائے کہ وہی کے لانے والے کو بھی قرآن نے کہیں'' روح القدس'' ے

اچھی طرح سمجھ کیجئے کہ رمضان المبارک کے پر دگرام کی دوشقیں ہیں ایک دن کاروز ہاور دوسرے رات کا قیام اور اس میں قراءت واستماع قرآن!اور اگر چہ ان میں سے پہلی شق فرض کے درج میں ب اور دوسری بظاہر نفل کے تاہم قرآن مجید اور احادیث نبو بیلیٰ صاجهاالصّلوٰۃ والسّلام دونوں نے اشارۃ ً اور كناية واضح فرما ديا كربيب رمضان المبارك ك يروكرام كاجزو لايفك إچنانيد قرآن ف وضاحت فرمادی کہ روزوں کے لیے ماہر مضان معین ہی اس لیے کیا گیا ہے کہ اس میں قرآن مجید نازل ہوا تھا۔ گویا يه ب بى نزول قرآن كاسالانه جش! (أَسَهُرُ رَمَضَانَ اللَّذِي انْزِلَ فِيْهِ الْقُرْانُ (البقرة: ١٨٥) '' رمضان کام ہینہ ہےجس میں قرآن مجید نازل ہوا۔'' اوراحادیث نے تو بالکل ہی واضح کر دیا کہ رمضان المبارک میں ُصیام اور ُ قیام ُلازم وملز وم کی حیثیت رکھتے ہیں۔ چنانچہ: امام بیہتی "نے رمضان المبارك كى فضيلت كے ضمن میں جو خطبہ آنخصور تلکی الشخط كا شعب الايمان میں نقل كياب أس كالفاظ بين: ((جَعَلَ اللَّهُ صِيَا مَهُ فَرِيْضَةً وَقِيَامَ لَيْلِهِ تَطَوُّعًا)) "الله في قرار دياس ميں روز ه رکھنا فرض اوراس کا قيام اين مرضى ير-" كويا قيام الليل اكرية تطوُّعًا" بتابهم اللدى جانب في مجعول ببر حال ب! (٢) بخاري اورسلم دونوں فے حضرت ابو ہر یرہ دائی سے روایت کیا ہے کہ آنخصور منابق نے ارشاد فرمایا: ((مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيْمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَلَهُ مَا تَقَلَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيْمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَلَهُ مَا تَقَلَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ )) ··جس نے روزے رکھے رمضان میں ایمان واحتساب کے ساتھ بخش دیے گئے اس کے تمام سابقہ گناہ'اورجس نے (راتوں کو) قیام کیا رمضان میں ایمان واحتساب کے ساتھ بخش دیے گئے اس کے جملہ ساتقہ گناہ' (٣) امام بيهي في في في شعب الايمان مي حضرت عبداللد بن عمرو بن العاص يفي الم يد المروايت كيا كه آنخضور تكفي في فرمايا كه: ((الصِّيَامُ وَالْقُرْآنُ يَشْفَعَانِ لِلْعَبْدِ ' يَقُوْلُ الصِّيَامُ: آَى رَبِّ إِنِّي مَنَعْتُهُ الطَّعَامَ وَالشَّهَوَاتِ بِالنَّهَارِ فَشَفِّعْنِي فِيْهِ وَيَقُولُ الْقُرْآنُ مَنَعْتُهُ النَّوْمَ بِاللَّيْلِ فَشَفِّعْنِي فِيهِ فَيشَقَّعَانِ)) "روزه اورقر آن دونوں بنده مؤمن کے حق میں سفارش کریں گے روز ہ کیچ گا: اے رب! میں نے اے رو بے رکھادن میں کھانے اورخواہشات ہے پس اس بے جن میں میری سفارش قبول فر مااور قرآن کہے گا: جولائي تائمبر 2012ء 🔫 🖁 حکمت قرآن 22

میں نے رو کے رکھاا سے رات کونیند سے پس اس کے حق میں میری سفارش قبول فرما۔ تو دونوں کی سفارش قبول کی جائے گی۔''

اوراب غورفر مايخ صوم رمضان كى حكمتوں ير! حقائق متذكره بالاكے پیش نظر صیام وقیام رمضان كى اصلى غایت و حكمت اور ان كا اصل بدف و مقصودایک جلے میں اس طرح سمویا جاسکتا ہے کہ ۔۔۔ ایک طرف روزہ انسان کے جسد حیوانی کے ضعف واضمحلال کا سبب بے تا کہ روح انسانی کے پاؤں میں پڑی ہوئی بیڑیاں کچھ ملکی ہوں اور بہیمیت کے بھاری پو جھ تلے دیی ہوئی اور سکتی اور کراہتی ہوئی روح کوسانس لینے کا موقع ملے — اور دوسری طرف قیام اللیل میں کلام ربانی کاروح پرورنزول<sup>(۱)</sup>اس کے تغذیبہ دتقویت کا سب بنے — تا کہ ایک جانب اس پر کلام الہی کی عظمت کما حقّۂ منکشف ہوجائے اور وہ اچھی طرح محسوس کرلے کہ یہی اس کی بھوک کو سیری اور یہاس کوآ سودگی عطا کرنے کا ذریعہ اور اس کے ڈکھ کا علاج اور درد کا درماں ہے! --- اور دوسری جانب روح انسانی از سرنوقوی اورتوانا ہوکر'' اپنے مرکز کی طرف ماکل پر داز'' ہو۔گویا اس میں تقرّب إلى الله كاداعيه شدت سے بيدار ہوجائے اور دہ مشغول دعا دمناجات ہوجواصل روح بے عبادت (\*) کی اور أټ اُپاب ب رُشد وېدايت کا! یمی دجہ ہے کہ قرآن کیم میں صوم درمضان سے متعلق آیات (۳) میں : اولاً -- جردصوم کی مشروعیت اور اس کے ابتدائی احکام کا ذکر ہوا اور اس کی غرض وغایت بیان ہوئی ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ كالفاظ ميں اور ثانيًا ---- صوم رمضان كى فرضيت اوراس ت كميلى احكام كابيان ہوااوراس كے ثمرات دينائج كا ذكر بوادوطرح ير: اك - ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا الله عَلى مَا هَدامكُم وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُون ٢٠ (البقرة) ٤ الفاظ من جومارت ب انکشاف عظمت نعمت قرآن اوراس پراللد کی جناب میں مدید جمیر دیشکر پیش کرنے سے اور دوسرے --- ﴿ وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنَّى قَرِيْبٌ \* أُجِيْبُ دَعُوَةَ الدَّاعِ إِذَا ترے ضمیر یہ جب تک نہ ہو نزول کتاب (1)گرہ کشا ہے نہ رازی نہ صاحب کشاف! (اقبال) (٢) احاديث نبو بيلى صاحبها الصلوة والسلام: ((اللَّهُ عَاءُ مُتَّحُ الْعِبَادَةِ)) اور ((اللَّهُ عَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ)) \_ (٣) سورة البقرة آيات ١٨٢ تا ١٨٢ -

🔫 🖁 حکمت قرآن 🚽 جولائي تاتمبر 2012ء كا 23

دَحَانِ ..... لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُوْنَ ﴾ (البقرة) كالفاظ من جوعبارت بانسان كمتوجّد الى الله ومتلاشى تربِ اللى اور مشغول دُعا اور محومنا جات ہونے ، جواصل حاصل ج عبادت رَبّ كا! الغرض اصيام وقيام رمضان كااصل مقصود مد بكر دوح انسانى بيميت كے غلبا ور تسلّط بنجات پاكر كويا حيات تازه حاصل كر اور پورى شدت وقوت اور كمال ذوق وشوق كرماتها بي رب كى جانت متوجہ ہوجائے! اب ذرا ايك بار پھر سوچ كديد روح انسانى ' در حقيقت م كميا؟ جيس كد يہلے واضح ہو چكا م بير

اب وراایک بار پر حوب کر بند رون اسال در میت میں بینے کہ چہ دان ، وج کام بینی ہیں کہ بینی ہیں کہ بینی ہوتات ''اممور دَبِسی '' بھی ہے اور جلو کار بانی بھی۔ اس کا تعلق ذات خداوندی کے ساتھ بالکل وہی ہے جو سورج کی ایک کرن کا سورج کے ساتھ کہ لاکھوں اور کروڑ وں میل دور آجانے کے باوجود اپنا منبع سے منقطع اور اپنے جداگا نہ وجود کے باوصف اپنی اصل سے منفصل نہیں ہے۔۔۔ بعید ہی کیفیت ہے روحِ انسانی کی کہ اپنے علیحہ ہ شخص کے باوجود خدا ہے منفصل نہیں بلکہ منصل ہے بقول عارف رومی ۔

اتصالے بے تکیف بے قیاس ہست رب النّاس را با جانِ ناس! گویا قلبِ انسانی کی ملین روحِ ربانی براہ راست متصل ہے ذاتِ رب کے ساتھ اور یہی ہے وہ عظیم امانت جس کے بارگراں کے نہ ساوات متحمل ہو سکے نہ ارض و جبال کیکن جو حصے میں آئی ظلوم و جَول انسان (1) کے: ۔

آسان بارامانت نتوال گشت کشید قرعهٔ فال بنام من دیواند زدند! یکی وجہ ہے کدایک حدیث قدی کی روت قلب مؤمن کی کمین خودذات البی ہے: ((هَا وَسَعَنِنْي أَرْضِنْي وَلَا سَمَائِنْي وَلَكِنْ وَسَعَنِنْي فَلْبُ عَبْدِى الْمُؤْمِنِ)) ((هَا وَسَعَنِنْي أَرْضِنْي وَلَا سَمَائِنْي وَلَكِنْ وَسَعَنِنْي فَلْبُ عَبْدِى الْمُؤْمِنِ)) '' میں نہ زمین میں سا سکا نہ آسان میں البتہ اپن مومن بندے کے دل میں میری سائی ہوگی۔' (احیاء علوم الدین أمام غزالی میں البتہ اپند مومن بندے کے دل میں میری سائی نو کیا بالکل درست خبیں بی قول مبارک کہ ' آلصَّوْمُ لِنْی وَانَا آخْذِی بِهِ '' --- بلکہ ''آلصَّوْمُ لِنْی وَانَا اُجْزای بِهِ '' --- اس لیے جب کہ دوسری بدنی اور مالی عبادتوں کا حاصل ہے ترکیہ وقط پر نفس وہاں صوم رمضان کا حاصل ہے تغذ بیوتقویت رُوح جو متعلق ہے براہ راست ذات خوات کا حاصل کے کرکے ماتھ

(١) سورة الاحزاب: ٢

🔫 🖁 حکمت قرآن 层 جولائي تاتمبر 2012ء كا 24

روزہ ہواخاص اللہ کے لیے اب چاہ یوں کہہ لیس کہ وہ خود ہی اس کی جزاد کے گایا یوں کہہ لیس کہ وہ خود ہی بنفس نفیس اس کا انعام ہے کوئی فرق واقع نہیں ہوتا 'اس لیے کہ اللہ تعالیٰ تو منتظر رہتا ہے کہ جیسے ہی کوئی بندہ خلوص واخلاص کے ساتھ اس کی طرف متوجہ ہو وہ بھی کمالِ شفقت و عنایت کے ساتھ اس ک طرف متوجہ ہوجائے --- یہاں تک کہ ایک حدیثِ قدی کی رو ے اگر بندہ اس کی جانب چل کر آتا ہے تو وہ بند ے کی جانب دوڑ کر آتا ہے اور اگر بندہ اس کی طرف بالشت بھر بڑھتا ہے تو وہ بند ے ک طرف ہاتھ بھر بڑھتا ہے --- یہاں تک کہ ایک حدیثِ قدی کی رو ے اگر بندہ اس کی جانب چل کر آتا ہے تو وہ بند ے کی جانب دوڑ کر آتا ہے اور اگر بندہ اس کی طرف بالشت بھر بڑھتا ہے تو وہ بند ے ک طرف ہاتھ بھر بڑھتا ہے ---- گویا بقول علامہ اقبال مرحوم بی کوئی سائل ہی نہیں !

يقيه: حرف اول

علم كا انحصار مسلك ديو بند كے مدارس پر بنى بى ؟ اگر جواب بال يس بة و بتايا جائے كداس كى شرى دليل كيا ب؟ اگر نيس تو كيا ايل حديث مكتب قكر كے مدارس سے فارغ التحصيل اور سند يا فته علاء كا'' غير مقلد'' بونا فاضل مصنف كے نزد يك قابل اعتراض نبيس ؟ اور كيا مقلد ين كے نزد يك غير مقلد بونا ايك نوع كى'' گالى'' نبيس بن گيا ب؟ گويا مسئله سند يا فته ہونے يا نه بونے كان بيس بلكه كچھاور ب! بهم بيه مقد مداس ليے پيش كرنے پر مجبور بيں كه زوال امت كا ايك بي بھى مظہر بى كد آبن ايل مكله كچھاور ب! بهم بيه مقد مداس ليے پيش كرنے پر مجبور بيں كه زوال تفوق اور اس كے دلاكل وضع كرنے پر تعرف ہور ہا ہے اور اس كے ليے ايس ايس تاويلات وضع كى جاتى بيں كه علا '' ماطقہ سربگر ياں ہے اسے كيا كہي ؟

آ خرمیں ہم اس امر کا اظہار ضروری سیجھتے ہیں کہ ڈاکٹر صاحبؓ اپنی تمامتر خوبیوں اور صلاحیتوں کے باوجود ایک انسان ہی تھے۔ اُن سے کوتا ہیوں اور لغز شوں کا صدورا سی طرح ہی ممکن ہے جیسے کسی دوسرے انسان سے۔ لیکن خدارا انہیں زبرد تی اسلاف سے الگ کر کے نہ کھڑا کیا جائے اور اس معاملے میں علمیٰ اخلاقی اور عقل و منطق کے تقاضوں کو پسِ پشت نہ ڈالا جائے۔اللہ تعالیٰ ہمیں حق پر قائم رہنے کی توفیق عطافر مائے آ مین !



قرآن جيم كى سورتوں كے مضامين

کا جمالی تجزیہ

از : ڈاکٹر اسراراحکر ترتیب دندوین :سید بر ہان علی ۔حافظ محمد زاہد

## سُورَةُ الْمُمْتَحِنَة

مورة الحديد ب سورة التحريم تك دس مدنى سورتوں كا گلدسته ب جوقر آن عليم ميں سورتوں كى تعداد كے حوالے ب مدنى سورتوں كا سب ب برا مجموعہ ب بي سورتيں اس اعتبار ب بہت اہم ميں كدان ميں اصل خطاب مسلمانوں ب بحيثيت اُمت مسلمه ب اوران سورتوں كے جواہم مضامين ميں وہ بھى مسلمانوں ہى ب متعلق ميں \_ دوسرى مشترك بات ان سورتوں ميں بي كدان ميں انداز جنجھوڑ نے والا ب يوں محسوس ہوتا ہ كہ يسي جذبات ايمانى ، جوش جہاداور جذبہ انفاق ميں كوئى كى آ رہى ہوجس پر طامت كى جارہى ہو۔ آج كے دور كمسلمان ، جن ميں اب بيد چيزيں ندہونے كے برابررہ كى ميں بلكه نا بيد ہوگى ميں اگر اوجہ جو جارہ موتا ہے مطالعہ كريں تو اُميد كى جا سمان كے جذبہ ايمانى ميں برا محمود ميں پر طامت كى جارہى ہو۔ آج كے دور انفاق كوبھى جلال جائے - سبر حال آ ج كى پہلى زير درس سورة "المتحذ" ہے۔

سورة الممتحذ اپنج مضامین کے اعتبار سے سورة المجادلد کے بہت مشابہ ہے۔سورة المجادلہ میں یہ بات خصوصیت کے ساتھ آئی تھی کہ حزب اللہ ہونے کے اعتبار سے مسلما نوں میں یہ وصف رائح ہوجا تا ہے کہ ان کی دلی حبیتی صرف اللہ اور اہل ایمان کے ساتھ ہوں اور باقی ساری محبیتیں اس کے تابع ہوں۔اگر ایسانہیں ہوگا تو جماعتی زندگی بہت کمز ورہوگی اور اللہ کی راہ میں ایسی جدوجہد نہ ہو سکے گی جیسے اس کا حق ہے۔سورۃ الممتحذ کا آغاز سے صادی سے مور ہاہے ۔فر مایا:

يَآتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا الاَتَخِذُوْا عَدُوِي وَعَدُوَّكُمُ أَوْلِياً ٤ (آيت ١)

<sup>\*\*</sup>اے اہلِ ایمان ! میرے اوراپنے دشمن کوا پنا دوست نہ بناؤ۔'' لیحیٰ دوستی اور دشمنی کا معیار اللہ کے ساتھ تعلق کی بنیا د پر ہونا چاہیے۔اس بارے میں نبی اکرم مُکافِظِیم کا فرمان ملاحظہ ہو:

جولائى تاتمبر 2012 م المحمت قرآن 23

((مَنْ أَحَبَّ لِلَّهِ وَٱبْغَضَ لِلَّهِ وَٱعْطَى لِلَّهِ وَمَنَعَ لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيْمَانَ))(سن ابى داؤد) ··جس نے کسی ہے محت کی توالٹد کے لیے اور کسی ہے دشمنی رکھی توالٹد کے لیے <sup>ک</sup>سی کو کچھ دیا توالٹد کے لیے ادر کی ہے چھرد کا توبھی اللہ کے لیے نواس نے اپنے ایمان کی بھیل کر لی۔'' اس کے بعد آیت ۳ میں بھی بچی مضمون بردی تا کیداورا جتمام کے ساتھ آیا ہے۔ اس میں فرمایا گیا: كَنْ تَنْفَعَكُمُ أَرْحَامُكُمُ وَلَا أَوْلادُكُمْ ثِيَوْمَ الْقِيْمَة \* يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ نصر © '' قیامت کے دن ندتمہارے رشتہ دار کچھ فائدہ دیں گے اور نہتمہاری اولا د۔ اُس روز وہی تمہارے درمیان فیصلہ کرےگا۔اور جو کچھتم کررہے ہواللہ اس کود کچھر ہاہے۔'' يہلے رکوع کے آخر (آیت ۵) میں حضرت ابراہیم ملائی اوران کے ساتھیوں کی ایک دعالقل ہوئی ہے: ﴿رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتُنَةً لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَاء إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ٢ ''اے ہمارے پروردگارا ہمیں کفار کے لیے تختہ مثق نہ بنااوراے ہمارے پروردگارا ہمیں معاف فرما دے۔ يقيناً تُوغالب ْ حكمت والاے۔ ' لیحنی وہ اپنے رب کے حضور دعا گوتھے کہ پارب ہمیں ان ظالموں کے ظلم دستم کا نشاننہ بننے سے بیجانا 'اس لیے کہ بیہ ایک بہت بڑی آ زمائش ہوتی ہے۔ جیسے مَلَہ میں مسلمان ستائے جارہے تھے ادر ہرطرح کاظلم ہور ہاتھا'کیکن اللّٰہ تعالی کی طرف ہے اہل مکہ گوتو گویا مہلت دی جارہی تھی اور اہل ایمان کی بہت سخت آ زمائش ہورہی تھی – – انسان کو ہمیشہ آ زمائش سے بیچنے اور آ زمائش آ جانے کی صورت میں سرخر د ہونے کی دعا کرنی چاہے۔ سورۃ کے آخر میں خواتین کی بیعت کا ذکر ہوا ہے جبکہ مَر دوں کی بیعت کامفصل ذکر سورۃ الفتح میں بیعت رضوان کے حوالے سے آچکا ہے۔ یہاں پرارشاد ہوا: يَأَتَّهَا التَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنْتُ بْيَابِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكْنَ بِاللهِ شَيًا وَلا يَسْرِقْن وَلا يَزْنِيْنَ وَلا يَقْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَأْتِيْنَ بِيهْتَانِ تَقْتَرِيْنَة بَيْنَ آيْدِ يُعِنَّ وَآرْجُلِعِنَّ وَلا يَعْصِيْنَكَ فَيْ مَعُرُونِ فَبَالِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْلَهُنَّ اللهُ لا إِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيْمٌ. "ان نی (مَكَالله ) جب آب كے پاس مؤمن عورتين اس بات ير آب سے بعت كرنے كے ليے آئيں کہ نہ دہ اللہ کے ساتھ شرک کریں گی نہ چوری کریں گی نہ بدکاری کا ارتکاب کریں گی نہ این اولا دکوکش کریں گی نداین با تھوں اور پیروں میں کوئی بہتان باندھلا کیں گی اور نہ نیک کا موں میں آ پ کی نافر مانی کریں گی توان ہے بیعت لےلواوران کے لیے اللہ سے بخش ما تکو۔ یقیناً اللہ بخشے دالامہر بان ہے۔'' اس آيت من ﴿ وَلا يَأْتِنِنَ بِمُعْتَانٍ يَتْغَتِّرِ يْنَهُ بَيْنَ أَيْدِيْهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ ﴾ كالفاظ آئ بين جوبر بامعنى الفاظ ہیں۔ان کا ایک مفہوم بیہ ہے کہ کسی پر زنا کی تہمت نہ لگائی جائے جو قذف ہے جبکہ ان الفاظ کا دوسرامفہوم بیہ ہے کہ ہاتھوں اور یاؤں کے الفاظ انسان کی شرمگاہ کے لیے ایک استعارہ ہے اورعورت کی طرف سے اس معاملہ میں تہمت ہیہ ہے کہ وہ کسی اور کی اولا داینے شوہر کے نام کردے۔ بیا یک بہت بڑا بہتان ہے۔ جولائى تاتمبر 2012 -کی از محمت قرآن 27

سُورةُ الصَّف اس سے پہلے بھی بیدند کرہ ہو چکا ہے کہ سورۃ الحدید سے سورۃ التحریم تک دس مدنی سورتوں کا بدمجموعہ بدلحاظ تعداد قرآن تحییم کامدنی سورتوں کا سب سے بزاگلدستہ ہے اور اس کے بالکل وسط میں سورۃ الصّف اور سورۃ الجمعهآئي ہیں۔ سورۃ المتحذ کے بعداس مدنی گلد سے کی بقیہ چےسورتیں حسین وجمیل جوڑوں کی شکل میں ہیں اور ان میں بھی سب سے زیادہ حسین جوڑا سورۃ القف اورسورۃ الجمعہ کا ہے۔ جوڑے کا مطلب بیر ہے کہ دونوں سورتیں مل کرکسی ایک مضمون کی پنجیل کرتی ہیں۔ چنانچہ بید دونوں سورتیں مل کررسول اللہ کا پیڈا کی سیرت طبیبہ کے دو پہلؤ آ ب تلافیظ کا مقصد بعث ادراس مقصد کو پورا کرنے کے طریقہ کار کی تحیل کرتی ہیں۔ سورة القف 'مُسَبّحات ' ميں ہے ہے۔ اس کے آغاز میں فرمایا: سَبَّح بِلَّهِ مَا فِي السَّبْلُوتِ وَمَا فِي الْكَرْضِ \* وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكَيْمُ ٥ "اللدكي منيج كرتى ب مرده چرجوة سانول مس اورزمين من باوروه غالب اور حكت والاب" اس سورة كى مركزى آيت اس ت يهل ركوع كى آخرى آيت ب جس مي فرمايا كيا: هُوَ الَّذِينَ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوُ كُرِهَ الْمُشْرِكُوْنَ0 ''وہی ہے اللہ جس نے بھیجا اپنے رسول کوالہدی اور دین حق دے کرتا کہ عالب کرے اس کوگل کے گل دین پرخواه به شرکول کوکتنایی نا گوارگز رے۔'' یہاں یہ بات قابل توجہ ہے کہ جو بات سورۃ الحدید میں تمام انبیاء ورسل کے لیے آئی تھی کہ ہم نے اپنے رسول بیجیج کتابوں اور میزان کے ساتھ تا کہ لوگ عدل پر قائم ہوں اب وہی بات متعین طور پر حضور اکرم تلا پائی کان میں آئی ہے کہ اللہ نے اپنے رسول تَکْتَقْتُ کوالہدیٰ اور دین حق دے کر بھیجا تا کہ اس دین کوتمام دینوں پر غالب کر دے۔اس سے پیچی داضح ہوتا ہے کہ بیددین اس لیے نہیں آیا کہ آپ کی تحقیق کا موضوع بن جائے یازبان سے بس اس کی مدح کی جاتی رہے بلکہ درحقیقت بید دین توالیک نظام زندگی ہے اور نظام ہوتا ہی وہ ہے جو بالفعل قائم ہو۔اب ظاہر بات ہے کہ غیر سلم اور کفاراس دین (نظام زندگ) کے غالب ہونے کو گوارانہیں کریں گے وہ تو رکا د ٹیس ڈالیس گے جبکہ نبی کا کام پیر ہےان تمام رکا د ٹول کے باوجوداس دین کو قائم اور غالب کرے۔ آگآ بت ۱٬۱۰ میں اہل ایمان کو جہاد کی دعوت دی جارہی ہے اور اس کو ایک ایسی تجارت سے تعبیر کیا گیا ے کہ جوانہیں دردنا ک عذاب سے چھٹکا را دلانے والی ہے۔ چنانچہ فرمایا: لَآتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا هَلُ أَدُلْكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُتَجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ النَّمِو تَوُمِنُون بِالله ورَسُولِهِ وَتُجَاهِدُوْنَ فِي سَبِيل اللهِ بِأَمُوالِكُمُوا نَفْسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ٥

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد قرآن المحمد المحمد المحمد قرآن المحمد المحم محمد المحمد المحمم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المح ''اے ایمان والو! کیا میں تمہاری رہنمائی کروں ایسی تجارت کی طرف جو تمہیں دردناک عذاب سے چھٹکارادلا دے!(وہ میہ ہے کہ) تم اللہ اوراس کے رسول پرایمان لا وَاوراس کے رائے میں اپنے مال اور جان ہے جہاد کرو۔ بہی تمہارے لیے بہتر ہے اگرتم مجھو'' ظاہر ہے کہ تجارت میں بھی جان اور مال دونوں لگانے پڑتے ہیں اور جہاد میں بھی ان ہی دونوں چیز دں کولگانے کی ضرورت ہوتی ہے۔

يَآَتُهَا الَّذِيْنَ أُمنُوًا لُوُنُوًا أَنْصَارَ اللهِ كَمَا قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيَّنَ مَن أَنْصَارِي إِلَى اللهِ (آيت ١٢) اللهِ لا أَنْ مَرْيَمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ

''اے ایمان والو! اللہ کے بددگار بنو جیسے عیلیٰ بن مریم نے اپنے حوار یوں ہے کہا تھا کہ کون ہے میر امددگار اللہ کی راہ میں؟''

یہاں سے بات بھی نوٹ کریں کہ سورۃ الحدید کی آیت ۲۵ (جوسورۃ الحدید کی عظیم ترین آیت ہے) کے آخر میں سے الفاظ آئے ہیں: ﴿لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَّنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ " تا کہ اللہ دیکھ لے کہ کون ہیں جو اس کی اور اس کے رسولوں کی مدد کرتے ہیں غیب میں رہتے ہوئے '۔ اب ای مضمون پر سورۃ الصّف کا بھی اخترام ہور ہاہے۔ اس لحاظ سے میر کی نظر میں پوری سورۃ الصّف سورۃ الحدید کی آیت ۲۵ کی تشریح ہے۔

اس كے علاوہ سورة القف اور سورة الحديدكى ابتدائى آيت بھى تقريباً ايك جيسى ہے: ﴿ سَبَعَت لِلَّهِ هَا فِي السَّلْطُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ قَوْهُو الْعَذِينَةِ الْمَحَكِيْمِ () - اس ابتدائى آيت بھى تقريباً ايك جيسى ہے: ﴿ سَبَعَت لِلَّهِ هَا فِي السَّلْطُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ قَوْهُو الْعَذِينَةِ الْمَحَكِيْمِ () - اس ابتدائى آيت ميں ڈانٹ كا پېلوبھى ہے كہ اگرتم بھى اللہ موحد وُ لا شريك كى تشيخ كرد ہے ہوتو كون سا معركہ سرانجام دے رہے ہو؟ وہ تو كا نتات كا ذرة و ذرة كرد ہا بھى اللہ وحد وُ لا شريك كى تشيخ كرد ہے ہوتو كون سا معركہ سرانجام دے رہے ہو؟ وہ تو كا نتات كا ذرة و ذرة كرد ہا ہمى اللہ وحد وُ لا شريك كى تشيخ كرد ہے ہوتو كون سا معركہ سرانجام دے رہے ہو؟ وہ تو كا نتات كا ذرة و ذرة كرد ہا ہم اللہ وحد وُ لائل مور ہو كَ تلو كا نتات كا ذرة و ذرة كرد ہم بھى اللہ وحد وُ لائل مالا كر مال معركہ سرانجام دے رہے ہو؟ وہ تو كا نتات كا ذرة و ذرة كرد ہم ہمى اللہ وحد وُ لائل مالا كا ذرة و ذرة كرد ہم اللہ وحد وَ اللہ يُحبُّ اللَّه يُحبُّ اللَّه يُحبُ اللَّه يُحبُ اللَّد يُوبُ ما معركہ ماللہ وحد وَ اللہ وحد وَ اللہ وحد وَ اللہ وَ مالا و بي مالا و بي مالا و بي ميں مالا و بي مسبق مالا و بي مالا و لائل مالا كە يُحبُوبُ اللہ يُوبُ من مالا و بي مالا و بي مالا و بي مالا و بي مالا و مالا و مالا و اللہ يُوبُ اللہ يُوبُ سُبَيْن مالا و بي مالا و بي مالا و بي مالا و بي مالا و م مالا مالا و مال

🔫 🖁 حکمت قرآن جولائي تاتمبر 2012 م 29

مقام بندگ دیگر ' مقام عاشق دیگر! ز نوری سحدہ می خواہی' ز خاکی ہیش ازاں خواہی چناں خود را گلہ داری کہ یا ای بے نیازی یا شهادت بر وجود خود ز خون دوستال خوابى اورا گرکوئی شخص اس کے لیے تیار نہیں تو پھر صرف زبان ہے ہماری محبت کے بلندو باتک دعوے کرنے کا حاصل پچھنہیں ہوگا اور ایساعمل تو اللہ کے خضب کو بھڑکانے والا ہے۔ اس حوالے سے آیت ۲ '۳ میں فرمایا گیا: إَلَيْهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لِمَ تَقُوْلُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ٥ كَبُرُ مَقْتًا عِنْدَ اللهِ آنُ تَقُوْلُوا ما لَا تفعلون)® "ا الل ایمان ! ایس با تیں کیوں کہتے ہوجو کرتے نہیں ہو؟ اللہ اس بات سے سخت بیزار ہے کہتم ایس بات كهوجوكرت نبيس-" مسلمانوں کے لیے لازم ہے کہ اس سورہ مبارکہ کے ایک ایک حرف کو حرز جان بنائیں ۔ شاید کہ اس سے وہ جوش اور دلولہ پیدا ہوجائے جوالٹد کومطلوب ہے۔ سُورةُ الجُمعَة سورة الجمعه كاشار بحى "مُستبتحات "عمر موتاب اور اس سورة كا آغاز" يُستبتح لله" كالفاظ ب مور با ے جو کد فعل مضارع ہے۔ عربی میں فعل مضارع میں زمانہ حال بھی پایا جاتا ہے اور زمانہ ستقبل بھی جبکہ سورة القف كا آغاز '' متبقح لله'' كے الفاظ سے ہوا تھا جو كفعل ماضى ب\_اس طرح سورتوں كے اس جوڑ بے ميں زماند کی تحمیل ہوگئی۔ پہلی آیت میں فرمایا: يُسَبِّحُ يِلْهِ مَا فِي السَّمَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيز الْحَكَيْمِ ٥ "جو چیز بھی آسانوں اورزین میں ہے وہ اللہ کی مبتح بیان کرتی ہے جو حقیقی بادشاہ یاک ذات زبردست حكمت والاب آيت ١٢ سورة كى مركزى آيت بجس مي فرمايا كيا: هُوَ الَّذِي بِعَثَ فِي الْأَقِبَةِنَ رَسُوْلًا مِنْهُمْ بِتَلُوًا عَلَيْهِمْ الْبِيَّ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْب وَالْحِلْمَةُ وَإِنْ كَأَنُوْا مِنْ قَبْلُ لَغِي ضَلِل مَبِينِ» ''وہی اللہ ہے جس نے اٹھایا امین میں ایک رسول انہی میں ہے جو تلاوت کرتا ہے ان پر اس (اللہ) کی آیات اوران کاتر کید کرتا ہے اور انہیں تعلیم دیتا ہے کتاب اور حکمت کی۔ اگرچہ وہ اس سے پہلے کھلی گمراہی میں تھے'' اس آیت میں دین کوغالب کرنے کا طریقہ کاربتادیا گیا ہے۔ سب سے پہلے تواس کام کے لیے مردان کارلیجن اللہ کے اپنے وفادار بندے جام ہمیں جواس کام کے لیے اپنا تَن مَن دھن لگا دینے کے لیے تیار ہوں۔ اب اس جولائي تائتبر 2012ء 😤 🖁 حکمت قرآن 30

علم را بر دل زنی یارے بود! علم را بر تن زنی مارے بود یعنی اگر علم انسان کے دل پراتر تا ہے تو وہ علم انسان کا ساتھی اورر فیق ہے اورا گرعلم صرف او پر او پر انسان کے تن و تو ش تک محد ودر ہے تو پھر وہ سانپ ہے جوآ دمی کو ڈستا ہے۔

اس آیت میں تو بیدواضح کر دیا گیا کہ محتر رسول اللہ تکافیت جو کا م بھی کررہے ہیں دہ قر آن تکیم کے ذریعے کررہے ہیں۔ ساتھ ہی آیت ۵ میں بنی اسرائیل کے حوالے سے بیہ بتادیا گیا کہ ہم نے ان کو جو کتاب دی تھی انہوں نے اس کاحق ادانہیں کیا ادراسے بند کر کے رکھ دیا تو ان کی مثال اس گلہ ھے کی ہوگئی جس پر کتا یوں کا بو جھلدا ہو۔ فرمایا:

مَتَلُ الَّذِيْنَ حُتِلُوا التَّوَرِيةَ ثُمَّ لَمُرَيَحُمِلُوْهَا كَمَثَلِ الْحِبَارِ يَحْمِلُ ٱسْفَارًا لِنُسَ مَثَلُ الْقَوْمِر الَّذِيْنَ كَنَّبُوْا بِأَيْتِ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الظَّلِيِيْنَ©

''مثال ان لوگوں کی جوحامل تورات بنائے گئے پھرانہوں نے اے نہ اٹھایا (یعنی اس کی ذمہ داریوں کو ادا نہ کیا ) اس گدھے کی تی (مثال) ہے جو کتا یوں کا بوجھا ٹھاتے ہوتے ہو۔ بری ہے مثال اس قوم کی جنہوں نے آیاتِ الہی کوچھٹا ایا۔اوراللہ ایسے ظالموں کوہدایت نہیں دیتا۔''

اس مثال کے ذریع اہل ایمان کو بیٹکی تنبیہہ کی جارہی ہے کہتم لوگ قرآن کے ساتھ ایسا طرزِعمل اختیار نہ کرنا' ورنہ تمہارا معاملہ بھی وہی ہوگا جوتم ہے پہلے یہود کا ہو چکاہے۔

ٮۅڔۃ ٤٦ خريس نما زِجعہ ٤ حوالے ٢٢ مم آيا ۽ دفرمايا: يَآلَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْ الذَائُوْدِي لِلصَّلُوْةِ صُ يَّوْمِ الْمُحْعَةِ فَاسْعَوْ الله ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْمَ ۖ ذَلِكُمُرُ خَيْرٌ لَكُمُرانُ كُنْ تُمُرَقَحْكَمُوْنَ® فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلُوةُ فَانْتَشِرُوْا فِي الْأَرْضِ وَابْتَعُوْا مِنْ فَضَلِ الله واذْكُرُ واالله كَثِيرًا لَعَكَمُ تُقْلِعُوْنَ®

''اے ایمان والو! جب تمہیں نماز کے لیے پکارا جائے جعہ کے دن تو سب کاروبار چھوڑ کر اللہ کی یاد کی طرف لیکو! یہی تمہارے حق میں بہتر ہے اگرتم جانو۔ پس جب نماز ادا ہو چکے تو رزق کی تلاش میں زمین میں پھیل جاؤادراللہ کا ذکر کثرت سے جاری رکھوتا کہ تم فلاح پاؤ۔''

جولائي تائمبر 2012ء 🖌 31 ا 🕄 حکمت قرآن

در حقيقت جعة عليم القرآن كايروكرام بجس كواس أمت مين ابدى حيثيت در دى كى ب- اس كااصل مقصد بدب كدأس روزكوني نائب رسول منبررسول يربيثه كرخصوصى طور يركتاب وتحكمت كي تعليم اورتز كيدكاو بمي فريضه سرانجام دے جو درحقیقت محمد تلاقیظ کا بنیا دی کام اورا نقلاب نبوی کی جز اور بنیا دہی نہیں 'بلکہ مرکز ومحور بھی ہے۔

سُورةُ المُنافقُون

مدنى سورتول كے سب سے بڑے گلدت (سورة الحديد تا سورة التحريم) كى آخرى چھ سورتيں دو دو كے جوڑے میں جں ۔ان میں سے ایک جوڑے سورۃ القف اور سورۃ الجمعہ کے مطالعہ کے بعداب سورۃ المنافقون ادرسورة التغابن پر شتمل دوسرے جوڑ بے کا آغاز ہور ہاہے۔سورة التغابن میں ایمانیات کی بحث ہے کیکن اس ے پہلے سورۃ المنافقون کولایا گیا ہے جس میں نفاق کے مرض اور اس کے علاج کوتفسیل سے بیان کیا گیا ہے۔ پہلی آیت میں نبی اکرم مذالی کو مخاطب کر کے ارشا دہوا: إذا جَاءَكَ الْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ واللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَّكَذِبُوْنَ "(ا محم كلي المان حب آب ك ياس آت بي تو كت بي كدام كوابى دية بي كد آب الله کے رسول بیں ۔ اللہ تو خوب جامنا ہے کہ آت اُس کے رسول میں الیک اللہ گواہی دے رہا ہے کہ سد منافق جوٹے ہی۔" اس سے پہلے مدنی سورتوں مثلاً سورۃ النساءاورسورۃ التوبہ میں نفاق کامضمون بڑی تفصیل ہے آ چکا ہے لیکن جیسا کہ پہلے ذکر ہوا تھا کہ بیدوس مدنی سورتیں مختلف مضامین کےخلاصے پرمشتمل ہیں ۔ تو گیارہ آیات پر مشتل سورة المنافقون مين 'نفاق' کاخلاصه بیان ہواہے۔ آیت "" " ميں بيان كيا گيا ہے كەنفاق كا مرض اصل ميں ہے كيا - چنا نچد فرمايا: إِنَّخَذُوا أَيْهَانَهُمُ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيل اللهِ اللهِ اللهُ مِناءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ وذلك بِأَتَّهُمُ امَنُوْاتُمَر كَفَرُوْافَطِيع على قُلُوْبِهِمْ فَهُمُ لا يَفْقَهُونَ. "انہوں نے این قسموں کوڈ ھال بنالیا ہے ہی وہ اللہ کے رائے سے رک کیے ہیں۔اور یہ بہت ہی براعمل ہے جو بد کرر ہے ہیں۔ بداس لیے کہ پہلے وہ ایمان لائے پھرانہوں نے کفر کیا توان کے دلوں پر مہر لگا دی گنی سواب وہ تمجھ رکھنے والے نہیں ۔'' اس آیت میں جوان کے کفر کا ذکر ہے اس ہے مراد قانونی کفرنہیں ہے اس لیے اگر قانونی کفر ہوتا تویہ مرتد قرار یاتے بلکہ یہاں مرادحقیقی کفر ہے جوان کے باطن میں رائخ ہے اور پہ چیقی اعتبار سے کا فر ہو چکے ہیں۔ آیت ۲ میں منافقین کے حسرت ناک انجام اور محرومی کا نقشہ صینچا گیا جوان کا مقدر ہے۔ فرمایا: ﴿ سَوَآء عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ آمُ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ أِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقُوْمَ الْفُسِقِيْنَ () " (اے محد ظلیلا) ان کے لیے برابر ہے کہ آب ان کے لیے استغفار کریں یا نہ کریں۔ اللہ ان کو ہر گزنہیں بخشے جولائي تائمبر 2012 و 💐 🖁 حکمت قرآن 🚽 32

گا۔ يقيناً اللہ ايے فاسقوں كو مدايت نہيں ديتا' كويا آت كا استغفار بھى ان بد بختوں كے ق ميں مفير نہيں ہے۔ اس حوالے سے سورة التو بدكى آيت ٨ ذہن ميں لائي جواس موضوع كے اعتبار سے خت ترين آيت ہے جس ميں نبى اكرم كَلَيْتُنْجُ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ مَدْ لَعُهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِوْ لَهُمْ انْ نَدَسْتَغْفِوْ لَهُمْ سَافَ مَدَعَيْنَ مَرَقَةً فَكُنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ \* ( ( ال نبى تَلَقَيْظُ ) خواہ آپ ان كے ليے بخش مانكيں يا نہ مانكيں ( ان كر ق ميں برابر ہے)۔ اگر آپ ان كے ليستر دفعہ بھى بخش مانكيں تو بھى اللہ ان كوليں بخشے كا -

آیات ۹ تا ۱۱ میں نفاق سے بیچنے کا علاج بتایا گیا ہے کہ اللہ کا ذکر وہ ٹا تک ہے جو نفاق جیسے مرض سے بچانے والا ہے۔ یا دِالہی قلب وذہن سے اوجھل نہ ہونے پائے۔اور اگر اس کی کوئی چھوت لگ گی ہوتو اس کے از الہ کا علاج ہے ' انفاق' یعنی جو مال اللہ نے تمہیں دیا ہے اسے اللہ کی راہ میں خرچ کروقبل اس کے کہ موت تمہارے سر ہانے آ کھڑی ہو۔ چنانچہ آخری تین آیات میں ارشاد ہوا:

يَاَيَّهُا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا لا تُلْهِكُمْ أَمُوالكُمُ وَلَا أَوْلادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَقْعَلُ لِكَ فَأُولَكَ هُمُ الْخُسِرُوْنَ ٥ وَٱنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَكُمُ مِّنْ قَبْلِ آنُ يَأْتِي آَحَدَكُمُ الْمُوْتُ فَيَقُوْلَ رَبِ لَوُلاَ آخَرُتَنِي إِلَى آجَلٍ قَرِيْبٍ فَاَصَدَقَ وَٱكْنُ مِّنَ الصَّلِحِيْنَ ٥ وَلَنْ يَتُوَخِّرَ اللهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ آجَلُهَا واللهُ خَبِيُرْ بِمَا تَعْمَلُوْنَ أُ

<sup>2</sup> اے ایمان والواجمہیں عافل نہ کردیں تمہارے مال اور تمہاری اولا داللہ کی یاد ے اور جوابیا کریں گے تو وہ خسارہ الحافے والے ہیں۔ اور خرچ کرواس میں ہے جوہم نے تمہیں عطا کیا اس سے پہلے کہ تم میں سے کسی کی موت آ جائے تو (اس وقت) کہنے گھے: اے میرے پر وردگا را تونے بچھ تھوڑی میں مہلت اور کیوں نہ دی تا کہ میں خیرات کر لیتا اور نیک لوگوں میں داخل ہوجا تا۔ اور جب کسی کی موت آ جاتی ہے تو اللہ اسے ہر گرمہلت نہیں دیتا۔ اور جو پچھ تم کرتے ہواللہ اس سے باخبر ہے۔''

## سُورةُ التَّغَابُن

جیسا کہ ماقبل ذکر ہو چکا کہ سورۃ التغابن میں ایمانیات کی بحث ہے۔ ایمانیات اگر چہ کمی سورتوں کا موضوع ہے اور کی سورتیں بہت طویل سورتیں ہیں لیکن ایمانیات کا خلاصہ ان طویل کی سورتوں نے نکال کر اشحارہ آیات پر مشتل سورۃ التغابن میں بیان کردیا گیا ہے۔

سورة التغابين كى ابتدائى چار آيات اپ مضمون كاعتبار بسورة الحديدكى پہلى چو آيات م مشابد ميں م جيسا كەسورة الحديد كے مطالعه كے دوران ميں ني سيديان كياتھا كەسورة الحديدكى ابتدائى چو آيات مير ب انداز ب (assesment) كے مطابق ذات بارى تعالى كے موضوع پر قر آن مجيدكى چو ٹى كى آيات بين اى طرح زير مطالعہ سورة التغابين كى ابتدائى چار آيات بھى اس موضوع كے اعتبار سے ان چو آيات كے قريب تر بيں -ان آيات مين فرمايا كيا:

يُسَبِّحُ بِلَهِ مَا فِي التَّسْلُوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ۖ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ ثَنَيْءٍ المُنْفُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ ثَنَيْءٍ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ ثَنَيْء

قَدِيْرٌ هُوَ الَّذِي خَلَقَلُمُ فَهُنْكُمُ كَافِرٌ وَمِنْكُمُ مُّؤْمِنٌ \* وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرُ خَلَقَ السَّبْلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمُصِيْرُ، بَعْلَمُ مَا في السَّمَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ \* وَاللهُ عَلِيمُ بِذَاتِ الصَّدُور ''اللہ کی تنبع بیان کرتی ہے ہروہ شے جوآ سانوں میں ہےاور ہروہ شے جوز مین میں ہے۔ (واقعہ بیہ ہے کہ کُل کا نتات کی ) بادشاہی بھی اُس کی ہے اورکُل شکر و سیاس اور تعریف وثنا کامستحق خفیقی بھی صرف وہی ہے۔ مزید برآل وہ ہر چز پر قادر ہے۔ وہی ہے جس نے تم سب کو تخلیق فرمایا الیکن تم میں سے پچھ (اس کا) انکار کرنے والے ہیں اور کچھ (اس کو) ماننے والے ہیں اور جو کچھتم (اس دنیا میں) کررہے ہواللہ اے دیکھ رہاہے۔ اس نے آسانوں اور زمین کوحق کے ساتھ پیدا فرمایا اور تمہاری فقشہ کشی کی اور تمہاری بہت ہی اچھی نقشہ کشی (اورصورت گری) فرمائی'اور (حمہیں )اسی کی طرف لوٹنا ہے۔ وہ جانتا ہے جو کچھ آسانوں اورزين ميں باور وہ جامتا ہے جو بحية چھپاتے ہواور جو بحقة ظاہر كرتے ہواور الله سينوں میں پوشیدہ رازوں کابھی جانے والا ہے۔'' ایمان باللہ اور توحید کے ذکر کے بعد آیت ۲ میں رسالت اور رسالت کے ضمن میں نوع انسانی کو جوسب ے بڑی تھوکر گتی ہے اس کا ذکر ہوا ہے۔ اس دنیا میں جوبھی پینجبر آئے تو ان کی قوم کی طرف ے ان کو جھٹلا یا گیا' ان کی بات نہیں مانی گئی اور بہت سوں کو ہلاک بھی کر دیا گیا۔ایسا کیوں ہوا؟ اس کی وجہ یہ بیان فرمانی گئی: ذلك بالله كانت تَأْتِيهم رُسُلُهُم بِالْبِيّنَاتِ فَقَالُوْ البَشْرَ يَهُدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَكّوا وَاسْتَغْنَى اللهُ وَاللَّهُ عَنِي حَمْدُكُ " بیاس لیے ہوا کدان کے پاس ان کے رسول واضح اور روشن تعلیمات کے ساتھ آتے ر بوانہوں نے کہا کہ کیا انسان ہمیں ہدایت دیں گے؟ پس انہوں نے کفر کیا اور پیٹے موڑلی تو اللہ نے بھی استغناءا ختیار فرمایا اوراللد توج بی غنی اور (این ذات میں ازخود )محمود ... اس حوالے ب سورة الفرقان ميں بم كفاركا يدقول ير حدا ت ين : ﴿ وَقَالُوا مَال هٰذَا الرَّسُول يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِيْ فِي الْأَسْوَاقِ ﴾ (آيت ٤)'' بيدكيها پي فيبر ب جو كھانا كھا تا ہے اور بازاروں ميں چاتا پھرتا ہے!'' لہذا رسولوں کی بشریت اس ذور کے لوگوں کے لیے ان کورسول ماننے کی راہ کی رکاوٹ بن گئی۔ دوسری جانب جنہوں نے ان کوالٹد کا رسول مان لیاان میں ہے بھی کچھلوگوں نے بعد میں ان کو بشریت سے نکال کرالوہیت کے درج تک پہنچا دیا۔ اس لحاظ سے بیدایک ہی مرض کی دوصور تیں ہیں۔ یعنی پہلے لوگوں نے کہا کہ بشر رسول كسے ہو سكتے ہیں جبكہ بعد كے لوگوں نے كہا كہ رسول بشركيے ہو سكتے ہيں؟ اس کے بعد آیت پے میں خاص طور پر قیامت کا ذکر بڑے زوردارا نداز میں ہوا ہے۔ اس آیت میں اس کے انکار کی ٹرزورنفی اور اس کے وقوع کا نہایت تا کیدی اثبات فرمایا گیاہے: زَعَمَ الَّذِيْنِ كَفُرُوْا آنْ لَنْ يُتْعَثُوْا قُلْ بَلْي وَرَتْيُ لَتَبْعَثْنَ ثُمَّ لَتُنْبَوُّنَ بِهَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى الله تسترّ 阕 🖁 حکمت قرآن 🚽 جولائي تاتمبر 2012ء کا 34

'' کافروں کو مغالطہ لاحق ہو گیا ہے کہ بیہ (موت کے بعد ) اٹھائے نہ جا نمیں گے۔ (اے نبی مَکَلَّظُیْظً! ) ان سے کہہ دیچیے کہ کیوں نہیں !اور میرے رب کی قسم تم ضرورا ٹھائے جاؤ گئے پھر تہمیں جتلا دیا جائے گا جو پچھ تم کرتے رہے تھے۔اور بیاں لنڈ کے لیے بہت آ سان ہے۔'' بعد از اں آیت ۸ میں مینوں ایمانیات کا ذکر کرکے بڑے پیارےا نداز میں ایمان کی دعوت دی گئی ہے۔ اس حوالے سے فرمایا:

فَكَمُونُوَّا بِاللَّهُودَرَسُولَهِ وَالنَّوْرِ الَّذِينَ ٱنْزَلْنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرَ» ""تو ایمان لا دَاللَّه بِرُ اور اس کے رسول پر اور اس نور (قرآن) پر جو ہم نے نازل کیا ہے۔ اور اللَّه تہمارے سب اعمال سے باخبر ہے۔"

چوشی اور پانچویں چیز مد ہے کہ دنیا میں انسان کے دل میں جن چیز وں کی محبت درآتی ہے وہ ہوئے خطرے کے نشان (red signals) ہیں۔ میحبتیں مثلاً بیوی اولا داور مال کی محبت اگر حداعتدال سے ذرا تتجاوز کریں گی تو وہ فننہ بن جائمیں گی اور عاقبت برباد کر دیں گی۔اس لیے کہ انہی کی خاطر انسان دنیا میں جھوٹ بولتا ہے' رشوت لیتا اور دیتا ہے' حرام خوریاں کرتا ہے' لہٰذا ایمان کا تقاضا ہے کہ انسان کے دل ود ماغ میں مدیا ہے ہمیشہ متحضر رہے کہ بیتو صرف آ زمائش اور کسوٹی ہے کہ جس میں تہم میں کسا جار ہا ہے۔ چنا نچے فرمایا گیا:

يَآتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوًا إِنَّ مِنْ آزُوَاجِكُمُ وَآوُلَادِكُمْ عَدُوًا لَّكُمُ فَاحْذَرُوْهُمْ وَإِنْ تَعْفُوْا وَتَضْغَخُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ الله عَفُوْرٌ رَحِيْمٌ الله المُوالَكُمُ وَآوُلادُكُمُ فِنْنَةً \* وَالله عِنْدَة

| جولائي تائمبر 2012 م | 3         | 💐 🖁 حکمت قرآن |
|----------------------|-----------|---------------|
| 10                   | Contract. |               |

## سُورةُ الطَّلَاق

اب یہاں ۔زیر مطالعہ مدنی گلد سے کا آخری جوڑا شروع ہور ہا ہے جوسورة الطلاق اورسورة التحريم پر مشتل ہے۔ان دونوں سورتوں میں عائلی زندگی کی دوانتہا وَں ہے بحث کی گئی ہے۔ عائلی زندگی کی ایک انتہا یہ ہے کہ جب میاں بیوی کے مابین موافقت نہ ہواور علیحدگی تک نوبت پہنچ جائے۔ یہ موضوع سورة الطلاق میں بیان ہوا ہے جبکہ دوسری انتہا یہ ہے کہ میاں بیوی کے مابین محبت اتن گہری ہوجائے کہ اس کے سبب اللہ کے ادکام تو ڑے جائیں۔اس حوالہ سے سورة التحریم میں بات ہوئی ہے۔ اس طرح ان دونوں سورتوں کی حیثیت ایک جوڑے کی ہے۔سورة الطلاق کا بنیا دی موضوع طلاق اور اس کے متعلقات ہیں۔اس حوالے سے پہلی آیت میں فرمایا گیا:

يَّالَيْهَا اللَّتِى إِذَا طَلَقَتْ مُرَاليِّسَاء فَطَلِقُوْهُنَ لِعِدَيْقِنَ وَآحْصُوا الْعِدَةَ وَاتَقُوا اللَهُ رَجَلَهُمْ لَا تَخُوُجُوْهُنَ مِنْ بَيُوَتِقِنَ وَلَا يَخُرُجُنَ إِلَا أَنْ يَلْتَعْنِ بِعَاصَة مَّبَيْنَة مُوَتِلْكَ حُدُوْدُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَدَّرُ حُدُوْدُ اللَّهُ وَفَقَدُ طَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدَرِي لَعَلَ اللَّهُ يَحْدِينَة مَوَتِلْكَ حُدُوْدُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَدَّرُ حُدُوْدُ اللَّهُ وفَقَدَ طَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَدَرِي لَعَلَ اللَّهُ يَحْدِينَة مَعَنَ جُدُو "أَ اللَّهُ يَحْدِينَ يَتَعَدَّرُ حُدُود اللَّهُ وفَقَدَ طَلَمَ نَفْسَهُ الاَ تَدَرِي لَعَلَ اللَّهُ يَحْدِينَ "أَ وَمَنْ يَتَعَدَّرُ حَدُودُ اللَّهُ وَقَدَ عَلَمَ مَنْ حَدَرُه مَعْرَ وَكُولَ اللَّهُ مَعْنَ عَدْ عَالَة مَن عَنْ يَعْبَرُ مسلمانوں مے مُه دوكر) جبتم (ان پنی) عورتوں كوطلاق دينے لگوتوان كى عدت كَثر در عمل طلاق دواور عدت كا شار ركھو – اور اللَّذَ من وَ مُولان مَالا قَدوان مَن عدت عشر دع ميں كان كَ هروں سے نكالو اور نہ وہ خود ہى لَكُين سوات اس كَ كہ وہ صرت جديد كا الآله بي مالاق ميں ان كَ هروں ايم كالاور نہ وہ خود ہى لَكُي سوات اس كر دو متر كو ايولا اور نه مالات مالا كَ مُولا اللَّهُ مَالاً مَالَكُونَ عدت مَدْرَة مَنْ مَوْ مَعْنَ مِنْ كُلُولُونَ مَدَلاً عدت ميں ان كَ هروں سے نكالو اور نه وہ خود ہى لَكُين سوات اس كَ كہ وہ مرت جديد مَالا مار تكاب كريں - اور ساللَّه كَار (مقرر كردہ) حدين مين أور جو اللَّه كَ عدون مالَكُور اور مالَكُور ايم مَدَالَكُور

جولائي تاتمبر 2012 م

36

🔫 🖁 حکمت قرآن

طلاق کے ظمن میں آیت ۱ اور ۳ میں بیہ بتا دیا گیا کہ اگر انسان اللہ پر بھروسہ کرے تو اللہ اس معاملے میں بھی کوئی راہ نکال دےگا۔ چنا نچہ ارشاد ہوا:

فَإِذَا بَلَغْنَ آجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوْهُنَ يَعْرُوْفِ آوْفَا بِقُوْهُنَ يَعْرُوْفِ وَآلَشُهِدُوْا ذَوى عَدُل مِنْكُمْ وَاقِيْهُوا الشَّهَادَةَ بِلَهِ لَلْمُ يُوْعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْهِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأُخِرِةُ وَمَنْ يَتَقَ اللَه يَجْعَلُ لَهُ هَزَرَجًاهُ وَيَرَزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَخْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ إِنَّ اللَهُ بَالْغُرَامُرِهِ قَدْرَجًاهُ وَيَرَزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَخْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ إِنَّ اللَه

<sup>(\*</sup> پھر جب وہ اپنی میعاد (یعنی انتشائے عدت) کے قریب پنج جا کیں پھریا تو ان کو اچھی طرح ہے (زوجیت میں) رہنے دویا اچھی طرح سے علیحدہ کر دواور اپنے میں سے دومنصف مردوں کو گواہ کر لواور (اے گواہو) اللہ کے لیے درست گواہی دینا۔ ان با توں سے اس شخص کو تصبحت کی جاتی ہے جو اللہ اور روز آ خرت پرایمان رکھتا ہے ۔ اور جو کو تی اللہ کا تقو کی اختیار کر کے گا وہ اُس کے لیے (رنج وحن سے) مخاصی کی صورت پیدا کر دے گا۔ اور اُس کو وہاں سے رزق وے گا جہاں سے اس گو (جو دہ کرنا چا ہتا ہے) پورا کر دیتا اللہ پر تو گل کر نے تو (اللہ ) اس کے لیے کا فی ہے۔ یقینا اللہ اپنے کا م کو (جو دہ کرنا چا ہتا ہے) پورا کر دیتا ہے۔ یقیناً اللہ نے ہر شے کا اندازہ مقرر کر دکھا ہے۔

آیت میں عدت کے احکام کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ چنا نچہ اس حوالے سے فرمایا:

وَالَىٰ يَبَسُنَ مِنَ الْمَحِيْضِ مِنْ نِسَأَلِمُ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّ تَفْتَ ثَلْثَةُ اَشْهُرٍ وَالَى لَمُ يَحِضُنَ حُوَاولاتُ الْاحْمَالِ اجَلْهُنَ أَنْ لَضَعْنَ حَمْلَهُنَ حُمْلَهُنَ وَمَنْ يَتَقِ الله يَجْعَل لَهُ مِنُ امْرِهِ يُسْرًاه

''اور تہماری ( مطلقہ )عورتیں جو حیض سے ناامید ہو چکی ہوں اگرتم کو (ان کی عدت کے بارے میں ) شبہ ہوتوان کی عدت تین مہینے ہے اور جن کو ابھی حیض نہیں آنے لگا (ان کی عدت بھی یہی ہے )۔اور حمل والی عورتوں کی عدت وضع حمل ( لیعنی بچہ جننے ) تک ہے۔اور جو اللہ کا تقویٰ اختیار کرے گا اللہ اس کے کام میں سہولت پیدا کردے گا۔''

اس ك بعدا يت ٢ مس مطقة عورت كوعدت ك دوران نفقداور مرضعه كواجرت دين كاتم ديا كيابَ چنانچ فرمايا: ٱسْكِنُوْهُنَ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِّنْ وَّجْدِ كُمْ وَلَا تُضَارُوُهُنَ لِتُصَيِّقُوا عَلَيْهِنَ وَإِنْ كُنَ أولاتِ حَمْل فَالْفِقُوْا عَلَيْهِنَ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمُ فَاتُوُهُنَ أَجُوْرَهُنَ

''(مطلقه)عوراتوں کو(ایام عدت میں) اپنے مقدور کے مطابق وہیں رکھو جہاں خودر ہے ہواوران کونگ کرنے کے لیے لکلیف نہ دو۔اور اگر حمل ہے ہوں تو بچہ جننے تک ان کا خرچ دیتے رہو۔ پھرا گروہ بچے کو تہمارے کہنے ہے دود ھیلا کیں تو ان کوان کی اجرت دواور (بچے کے بارے میں) پندیدہ طریق ہے موافقت رکھؤاور اگر باہم ضد (اور نااتفاقی) کرو گے تو (بچے کو) اس کے (باپ کے) کہنے ہے کوئی اور

جولائي تائمبر 2012 م

ا 🕄 حکمت قرآن

مورت دود ه بلائ كى-" اس كے بعد آيت اور ايس الله تعالى نے نزول قر آن اور بعث محدى تَنْ الله عُرى الذكر مرت موت فرمايا: قَدُ انْزَلَ الله اليَّكُمُ فِكْرًا لَا تَسُولًا يَتْنَكُوا عَلَيْكُمُ النِتِ اللهِ مُبَيَّنَتِ لَيَجُوبَ الّذين أَمْنُوْا وَعَمِلُوا الطّلِحَتِ مِنَ الطَّلْلُبَتِ إلى النَّوْرِ وَمَنْ يُؤْمِنَ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحًا يُدْخَلُهُ جَدَّتٍ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُ وَخَلِدِينَ فِيْهِا اَبَدًا فَدُ احْسَنَ اللهُ لَهُ إِذَا مَدَوَا وَعَمِلُوا

"(ا ا الل ایمان!) الله فى تمهار بى لى يە "الذكر" نا زل كرديا ب - (اورا پنا) يىغىر ملكان الله مى بىيجا ب) جو تمهار ب سامن الله كى واضح المطالب آيتى پر هتا ب تاكه جولوگ ايمان لائ اور نيك عمل كرتے ر ب ان كواند هير ب نكال كرروشى ميں لے آئے - اور جو شخص ايمان لائے گا اور نيك عمل كر كاس كو باغ بائے بہشت ميں داخل كر ك گاجن كے يہ پندر مى بہدر ہى ہيں ، جميشہ جميش ان ميں ر بيں گے - يقينا الله نے ان كو خوب رزق ويا ہے -"

سُورةُ التَّحرِيْم

اس جوڑ کے کی دوسری سورۃ ''التحریم'' ہے۔ جیسے ماقبل بیان ہوا کہ اس سورۃ میں میاں بیوی کے حوالے ہے دوسری انتہا کا ذکر ہے جب زوجین میں ایس محبت پیدا ہوجائے کہ احکاماتِ الہید ٹو شے لگیں۔سورۃ التحریم کی پہلی آیت ملاحظہ ہو:

يَاتَهُمَا التَّبِيُّ لِمَتَحَرِّمُ مَا آحَلَ اللهُ لَكَ \* تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزُواجِكَ \* وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ·

"اب يغ بر (مَلَّظَيْرً)! جو چيز الله في تمهار ب ليه جائز كى بيم اس ب كمناره شى كيول كرتے ہو؟ كيا (اس ب) اينى بيو يوں كى خوشنودى جاہتے ہو؟ اور الله بخشخ والامهر بان ہے۔"

اس حوالے سے بیہ بات ذہن نشین کرلیں کہ رسول اللہ تلکی لیے تو اس کا (معاذ اللہ نثم معاذ اللہ) کو تی امکان نہیں تھا کہ اللہ کی حرام کردہ کسی چیز کو حلال کرلیں البتہ بیہ ضرور تھا کہ نبی اکرم تلکی کی نے اپنی بعض از واج مطہرات (ٹنگٹ) کی رضاجوئی کے لیے ایک حلال چیز پر قسم کھالی تھی کہ آئندہ میں اسے نہیں کھاؤں گا۔اس پر تھوڑی گرفت ہوگئی کہ ایسا کیوں کیا گیا؟

اس کے بعد آیات ۳ تا ۵ میں نبی اکر منگا پیلی کی عالمی زندگی کے ایک خاص واقعہ کی طرف اشارہ ہے کہ آپ نے اپنی کسی زوجہ پیلی سے کوئی راز کی بات کہی۔ان زوجہ سے غلطی ہوئی اور انہوں نے کسی دوسری زوجہ کے ساسنے اس کا ذکر کردیا۔اللہ تعالی نے نبی اکر منگا پیلی کواس افشائے راز کی خبر دے دی۔ آپ نے شکوہ اور شکایت میں بھی النقات اور ملائمت کے پہلوکو پیش نظر رکھا تا کہ ان زوجہ محتر مہ کو انتزاہ ہوجائے۔ چنا نچہ اس واقعہ کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

وَاذْ ٱسَرَّالَدَبِيُّ إِلَى بَعْضِ ٱزْوَاجِه حَدِيْثَا ۖ فَلَيَّا نَبَّأَتُ بِهِ وَٱظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَفَ بَعْضَةُ

وَٱعُرضَ عَنْ بَعَضٍ \* فَلَمَا اَنَبَالَهَا بِهِ قَالَتُ مَنْ اَنْبَاكَ هٰذَا \* قَالَ نَبَّاً فِي الْعَلِيمُ الْحَبِيرُ ''اورجب نی (مَكَلَّقُمْ) نے ایک بات اپن بیوی سے راز میں کہی تھی ، پر جب اُس بیوی نے وہ راز (کس اور پر) ظاہر کردیا اور اللہ نے نی (مَکَلَّقُمْ) کو اُس (افشائے راز) کی اطلاع دے دی تو نی (مَکَلَقُمْ) نے اس پر کسی حد تک (اس بیوی کو) خبر دارکیا اور کسی حد تک اس سے درگز رکیا۔ پھر جب نی (مَکَلَقُمْ) نے اس (افشائے راز کی) بیات بتائی تو اس نے پوچھا: آپ کو اس کی خبر کس نے دی؟ نی (مَکَلَقُمْ) نے کہا" بھی

آیت ۲ میں اہلِ ایمان کوتھم دیا جار ہاہے کہ اپنے اہل وعیال کے حوالے سے اپنی ذمہ داریاں احسن طریقے سے ادا کریں۔اس ضمن میں عائلی زندگی کے حوالے سے رینکتہ نوٹ کرلیں کہ ادلا داور بیویوں سے محبت اپنی جگہ ایک حد تک مطلوب ہے لیکن اگر اس حد سے آگے بڑھو گے تو پھر بیا ایک فننہ ہے۔ چنا نچہ آیت ۲ میں فرمایا:

يَآتَها الَّذِينَ أَمَنُوْا قُوْا انْفُسَكُمُ وَآهْلِيَكُمْ نَارًا وَقُوْدُها النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْها مَلَيكَةٌ غِلاظُ شِدَادٌ لاَ يَعْصُوْنَ الله مَاآمَرَهُمُ وَيَفْعَلُوْنَ مَا يُؤْمَرُوْنَ۞

''اےلوگو جوایمان لائے ہو! بچاؤ اپنے آپ کواور اپنے اہل وعیال کو جہنم کی آگ سے'جس کا ایندھن بینی گے انسان اور پھر اور جس پر بہت تند خواور سخت دل فر شتے مامور ہیں جو بھی اللہ کے عظم کی نافر مانی نہیں کرتے اور جو عکم بھی انہیں دیا جاتا ہے وہ بحالاتے ہیں۔''

اس آیت میں ایک مسلمان خاندان کے سربراہ کی ذمہ داری مثبت انداز میں امر کے صیفے میں بیان کی گئی ہے کہ سربراہ کی ذمّہ داری اپنی بیوی بچوں کوصرف نان دنفقہ فراہم کرنے کی نہیں ہے بلکہ ان کوجہنم کی آگ سے بیچانا بھی اس کی ذمّہ داری ہے۔

آیت ۸ میں فرمایا گیا کہ اگر ابھی تک کوئی کوتا ہی ہوتی رہی ہے کسی غلط راستہ پر چلتے رہے ہوتو اللہ کی جناب میں خلوص کے ساتھ تو بہ کرو یعنی دعو کہ بازی اور دکھا وے کی تو بہ نہ ہو کہ تو بہ بھی ہور ہی ہواور کا م بھی سارے وہی غلط ہور ہے ہوں ۔ اگراخلاص کے ساتھ اور اس عہد کے ساتھ تو بہ کرو گے کہ آئندہ ہم غلط حرکتوں کا ارتکاب نہیں کریں گے تو اللہ تمہاری برائیوں کو دور فرما دے گا ۔ چنا نچہ ارشاد ہوا:

يَّاَيَّهُمَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا تُوْبُوًا إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوْحًا عَلَى رَكَمُمُ أَنْ يُنَكِّر عَنْكُمُ سَيَّاتِكُمُ وَيُدُخِلَكُمُ جَنْتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهُ لا يَوْمَرَ لا يُخْذِي اللهُ التَّبِقَ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا مَعَهُ نُوُرُهُمُ يَسْلى بَيْنَ آيْدِيْهِمُ وَبِأَيْهَا بِهِمْ يَقُوْلُونَ رَبَّنَا آتُومُ لَنَا نُوَرَنَا وَاغْفِرْلَنَا وَإِنَّكَ عَلَى كُلِّ تَسَيْءِ قَرِيُرُهِ

''اے ابل ایمان! توبہ کرواللہ کی جناب میں خالص توبہ۔امید ہے کہ تہما را پر دردگارتم ہے تہماری برائیوں کو دور کرد ہے گا اور تیمیں ان باغات میں داخل کرے گا جن کے دامن میں ندیاں بہتی ہوں گی۔اس روز اللہ اپنے نبی (مُکلِقَیْظُ) اور ان کے ابل ایمان ساتھیوں کورسوا نہ کرے گا۔ان کا نور ان کے دائیں جانب (بقیہ صفحہ 69 مر)

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد قرآن المحمد قرآن المحمد المحم

ترجمه قرآن مجيد مع صرفي و نحوي تشريح افادات: حافظ احمر بارمرحوم ترتيب وتذوين الطف الرحمن خان سُورةُ النِّساء

## آيات المتاسم

يَّاَيَّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا خُذُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثَبَّاتٍ آوِ انْفِرُوْا جَمِيْعًا وَرَانَ مِنْكُمْ لَمَنُ لَيُبَطِّنَنَ اللَّذِيْنَ أَمَابَتَكُمْ مُصِيْبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمُ آَكُنْ مَعَهُمُ شَهِيْدًا وَلَمِنُ أَصَابَكُمْ فَضُلٌ مِنَ اللَّهِ لَيَقُوْلَنَ كَأَنْ لَمُ تَكُنْ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُ مَوَدَةً يَلْنَتَنِي كُنْتُ مَعَهُمُ فَأَفُوْرَ فَوْزًا عَظِيْبًا هِ فَلْيُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشْرُوْنَ الْحَيَوْةَ التُنْيَا إِلَا خِرَةٍ وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُوْتِيْهِ آجْرًا عَظِيْبًا

<u>ن ف ر</u>

نَفَوَ يَنْفِرُ (ض) نَفُرًا : (1) كى اہم كام كے ليے لكنا بيس سفر يا جنگ كے ليے۔ ﴿وَقَالُوا لَا تَشْفِرُوا فِي الْحَرِ فَلْ نَارُ جَهَنَّمَ اَشَدُّ حَوَّا ﴾ (التوبة: ٨١) ''اورانہوں نے كہامت نظو كرمى ميں - آپ كہه ويتي جنم زيادہ تخت ہے بلحاظ كرمى كے -'' (٢) نَفَرَ عَنْهُ 'كى چيز سے دور بھا گنا 'بركنا' نفرت كرنا \_ إِنْفِرْ (فعل امر) : تو نكل - آيت زير مطالعه -

نْفُوْرٌ (نَفَوَ يَنْفِرُ م صدر) : انتهائى يزارى نفرت - ﴿ وَمَا يَزِينُدُهُمُ إِلاَ نَفُوُرًا ﴾ (بنى اسراء يل) "

نَفَرٌ : سى كام كے ليے نظنے والى چھوٹى جماعت ۔ پھر ہر چھوٹى جماعت كے ليے عام ہے: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا اِلَيْكَ نَفَرٌ ا مِّنَ الْبِحِنِّ ﴾ (الاحقاف: ٢٩) '' اور جب ہم نے پھيرا آپ كى طرف جنوں ميں سے ايك جماعت كو . ' نفيرٌ : ستقل جماعت جتھا ۔ ﴿ وَٱمْدَدْنَكُمْ بِآمُوَ الْ وَّبَنِيْنَ وَّجَعَلْنَكُمُ الْحَدَوَ نَفِيرًا آ ﴾ (بنى اسرا ئيل)

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد قرآن المحمد المحم المحمد المحم

آ بات ۵ ۷ ۲ کا ک وَمَا لَکُمُ لَا تُقَاتِلُوُنَ فِیْ سَبِيْلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِيْنَ يَقُوُلُوْنَ رَبَّنَا ٱخُرِجْنَا مِنْ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ اَهْلُهَاء وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَّذُنْكَ وَلِيَّاء وَّاجْعَلُ

لَّنَا مِنُ لَّدُنِّكَ نَصِيرُا (\* أَلَّذِيْنَ امَنُوا يُقَاتِلُوْنَ فِى سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا يُقَاتِلُوْنَ فِى

سَبِيْلِ الطَّاعُوُتِ فَقَيَدِلُوَ آوُلِيَّاءَ الشَّيْطَنِ آنَ تَحَيْدَ الشَّيْطَنِ كَانَ صَعِيْفًا (٤٧) تركيب :'فِی سَبِيْلِ '' پرعطف ہونے کی دجہ ے' اَلْمُسْتَضْعَفِيْنَ '' حالت جر میں آیا ہے اور بیاس المفعول ہے۔' فِنْ '' بیانیہ ہے۔' الرِّجالِ وَالنِّسَاءِ وَالُولُدَانِ '' شرح ہے' اَلْمُسْتَضْعَفِيْنَ '' کی۔' تکانَ صَعِيْفًا '' آ فاتی صداقت کا بیان ہے اس لیے' تکانَ '' کا ترجہ حال میں ہوگا۔ ترجمه:

| لاَ تُفَاتِلُوْنَ: ( ك ) تَم لوك جنَّك نِيس كرت |   | وَمَا لَكُمُ جَمْهِي كَيَاج |  |  |
|-------------------------------------------------|---|-----------------------------|--|--|
| جولاني تا تمبر 2012ه                            | 0 | 💐 🖁 حکمت قرآن               |  |  |

فوت ا: تاریخ انسانیت شاہد ہے کہ اس دنیا میں انسانوں کی محدود بصیرت اور خواہشات فنس پر مینی جب بھی کوئی سوشل آرڈر رائج ہوا ہے تو اس کا نتیجہ وہ فکلا ہے جس کی طرف زیر مطالعہ آیت ۵ ے میں اشارہ کیا گیا ہے کہ انسان انسان پر بالا دسی حاصل کر لیتا ہے۔ ایک طبقہ دوسرے طبقے کو زمین کے ذرائع اور وسائل سے محروم کر دیتا ہے اور معاشرے میں انسانوں کے باہمی حقوق و فرائض کا تو ازن بگڑ جا تا ہے جستر آن میں فساد کہا گیا ہے کہ انسان آیت ۲ ے میں بتایا گیا ہے کہ طاغوتی طاقتوں نے ہمیشہ اپنے خود ساختہ سوشل آرڈ رکی برتری کے لیے موشل آرڈ رکی برتری کے لیے جنگ کریں جو انسان کے مصور (esigner) اور خالق کا دیا ہوا ہے۔ سوشل آرڈ رکی برتری کے لیے جنگ کریں جو انسان کے مصور (esigner) اور خالق کا دیا ہوا ہے جس میں موشل آرڈ رکی برتری کے لیے جنگ کریں جو انسان کے مصور (esigner) اور خالق کا دیا ہوا ہے جس میں معاشرے کے ہر طبقے کے حقوق د فر انتخب کے تو ازن کی حمالات ہے اور یہی تو ازن کا دیا ہوا ہے جس میں معاشرے از در محارف القرآن سے ماخوذ) کمزور رہی ہیں اور کمزور رہیں گی البتد اس کے لیے دوشر الط کا موجود ہونا ضروری ہے۔ اولا یہ کہ یہ چا لیں اہل ایمان کے مقابلے پر ہوں اور ثانیا یہ کہ اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے سوش آ رڈر کی برتر ی کے خلاف ہوں۔ ان دونوں شرطوں میں سے کوئی ایک بھی اگرفوت ہوجائے تو پھر شیطان کی تد ہر کا کمز ور ہونا ضروری نہیں ہے۔ ( معارف القرآن سے ماخود ) **نوب ۲**: دونوں شرائط کی موجود گی میں بھی نہ کورہ صدافت کے صحیح اور اک کے لیے ذہن میں یہ پہلو بھی واضح ہونا چا ہے کہ شیطانی چالوں کا کمز ور ہونا فوری نتائج کے اعتبار نہیں بلکہ انجام کار کے لحاظ ہے۔ ہوں خاص موجود گی میں بھی نہلو بھی واضح ہونا شاہد ہے کہ اللہ کے دین ( سوش آ رڈر ) کی سربلندی کے لیے لڑی جانے والی کچھ جنگوں میں اہل ایمان نے ہار شاہد ہے کہ اللہ کے دین ( سوش آ رڈر ) کی سربلندی کے لیے لڑی جانے والی کچھ جنگوں میں اہل ایمان نے ہار کر بھی بازی جیسی ہے۔ جنگ احد کی خلکت فتی حکم پر منتی ہوئی ہونی ہے۔ جنگ موجہ موں کی فتی اس کی ایمان کر بھی بازی جیسی ہے۔ جنگ احد کی خلکت فتی حکم پر منتی ہوئی ہو جانے دولی کچھ جنگوں میں اہل ایمان نے ہار کر بھی بازی جیسی ہے۔ جنگ احد کی خلکت فتی حکم پر منتی ہوئی ہو ہو ہے۔ جنگ موجہ موں ای فتی ایمان کے بار کے زوال کا سب بنی ہے۔ جنگ احد کی خلکت فتی حکم یہ دی تی ہوئی ہے۔ جنگ موجہ یہ ہوں کی طرح موجود نہیں تھیں کر بھی شیطان کو اس نام نہا دخلافت عبا سیہ کے آخری دور میں نہ کورہ دونوں شرطیں پوری طرح موجود نہیں تھیں خالہ نے اس کی تد ہر کو کا میا ہے ہونے کی اجازت عطافر مائی۔ اس وقت اللہ کے علاوہ اور کوئی نہیں جا دار کی تد ہر کی اور شیطان تو کیا جا میں کہ میں ای کو اس آ خاتی صدافت کا اسٹنا قرار دینا بھی درستے نہیں ہے۔ میں دو میں کی تھ کی تھ ط غوت کی کی دی تکی ہو اس آ خاتی صدافت کا اسٹنا قرار دینا بھی درستے ہیں دوسے کی تھر ہوں ہو میں ہو دی تھا ، اور

## آیات ۲۷۵۲ کا ۲۹

ٱلَمُرَتَرُ إِلَى الَّذِيْنَ قِيْلَ لَهُمْ كُفَّوْا آيَدِيكُمُ وَآقِيْهُوا الصَّلُوةَ وَأَتُوا الزَّلُوةَ فَلَبَا كَتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ إِذَا فَرِيْقٌ مِنْهُمْ يَغْشُوْنَ النَّاسَ كَنَشْيَةِ اللهِ آوَاشَ تَضْيَةً وقَالُوارَبَنَا لِمَرَكَتَبُتَ عَلَيْنَا الْقِتَالَ لَوُلَا آخَرُيْنَا إِلَى آجَلِ قَرِيْبٍ قُلْ مَتَاعُ الرَّذَي قَلِيُلَ<sup>6</sup> وَالْأُخِرَةُ خَيْرٌ لِمِن اتَّقَى <sup>2</sup> وَلَا تَظْلَبُوْنَ فَتِيْلَا الْيَ آجَلِ قَرِيْبٍ قُلْ مَتَاعُ الرَّنْيَا قُنْ بُرُوْجٍ مُشَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصِبُّهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَإِن تُصِبُهُمْ سَيِّعَةً فَيْ بُرُوْجٍ مُشَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصِبُهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ قَالَ اللهُ وَإِن تُحَبُّهُمُ سَيِّعَةً فَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهُ وَإِنْ تُصِبُهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ أَوَان تُعَبْهُمُ سَيِّعَةً فَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِي اللَّهُ مَا آمَن وَكُلْ عُلْ عُلَنَ عِنْ عَنْ اللَّهِ فَوَان تُعْبُهُمُ سَيِّعَةً يَقُولُوا هٰذِه مِنْ عِنْدِي اللَّالَةُ وَان تُصِبُهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هٰذِه مِنْ عِنْدِ اللَهِ وَان تُمُ بُعُمُ مَا الْتَعْتُ الْقُومِ لَا يَكُونُ مُنَا عَنْ يَنْهُمُ مَا مَالَةُ وَان تُوالاً مُوْنَ عَنْ عَنْ يَعْتُونُ اللَّاسَ مَا عَنْ وَاللَّهُ وَان تُعَبْعُمُ مَا عَنْ مَ فَنْ عَنْ يَاللَهُ وَانَ اللَّوَا اللَّهُ وَان اللَّذَي اللَّهُ عَلَ عَلَيْ مُ عَنْ عَنْ عَالَ اللَّهُ وَالْ الْعَالَا فَوْرَةُ عَنْ يَاللَهُ وَالْ اللَّالَةُ وَالَ الْنَا مُعَنْ عَالَةً وَا مُ

برج

بَوِجَ - يَبُوّجُ (س) بَوَجًا : (١) خوبصورت آنكموں والا بونا - (٢) كى چيزكا نماياں بونا بلند بونا -بُوَجَ ج بُوُوْجٌ : (١) كُنبر بينار آيت زير مطالعه - (٢) آسان ميں سياروں كى منزليں : ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوُجًا ﴾ (الحجر: ٦٦) '' اور بم نے بنائى بين آسان ميں منزليں ۔' تَبَوَّج - يَعَبَوَّجُ (تَفْعَل) تَبَوُّجًا: بتكلف خود كونما ياں كرنا: ﴿ وَلَا تَبَوَّجُنَ تَبَوُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُوْلى ﴾ (الاحزاب:٣٣) ''اورتم عورتين خودكونمايال مت كروُ سابقه جابليت كانمايال كرنا۔'' مُتَبَوِّجُ (اسم الفاعل) : نمايال كرنے والا: ﴿فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَّضَعُنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَوِّ جَتِ بِزِيْنَةَ "(النور: ٦٠) ''تونبيل ب ان عورتوں پركوئى گناہ كہ وہ اتار ركھيل اپنى اوڑ حنيال بغير نماياں كرنے واليال ہوتے ہوئزينت كو۔''

شاد - بَشِيْدُ (ض) شَيْدًا : عمارت كو بلند كرنا كليستركر مضبوط كرنا نقش ونگار بنا كرمزين كرنا-مَشِيْدٌ (مَفْعِلٌ ك وزن پراسم الظرف) : پلستركر في يانقش ونگار بنان كى جگد پھر عام طور پراسم المفعول محمعنى ميں آتا ہے۔ مضبوط كيا ہوا مزين كيا ہوا: ﴿ فَهِى حَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوْشِهَا وَينُو مُعطَّلَة وَقَصْرٍ مَشِيْدِ ﴾ (الحج) '' نوده اوندهى پڑى بيں اپنى چھتوں پر اور معطل كي ہوت كنويں اور مزين كي ہوت كل ۔'' شَيْدَ يُشَيِّدُ (تفعيل) تَشْيِيْدًا : كثرت مصبوط يا موا اور معلوم كرنا -مُشَيَّد يُشَيِّدُ (الم المفعول) : خوب مضبوط كيا ہوا آيت زير مطالعہ۔

فقد

فَقِقَہ ۖ يَفْقَدُ (س) فِقْلُهَا : کمی علم حاضر کے ذریعے اس کے علم غائب تک پنچنا'بات کے ہر پہلو کا احاطہ کر کے بچھنا'آیت زیر مطالعہ۔

تفَقَّة - يَتفَقَّهُ ( تفعل ) تفَقَقُّها : كى چيزيں بتكلف موجد بوجد حاصل كرنا: ﴿ فَلَوُ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَة مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتفَقَقُهُوا فِي اللَّذِينِ ﴾ (التوبة: ١٢٢) ' ' پحر كيوں نه لكل ان كم برگروه سے ايك جماعت تاكه وه لوگ موجه بوجد حاصل كريں دين ميں - '

<u>درك</u>

ثلاثی مجرد نے خل نہیں آتا۔

دَرَكٌ : كى كالاحن مونا كم ير بانا: ﴿ لاَ تَخْفُ دَرَكًا وَلاَ تَخْسَلى ﴾ (ظد) '' آپّ كونوف نبيل مو كا كم ب جانى كااور نه آپٌ كوثر موگا ( ژوبنى كا) \_'

دَرُكُ : نشيب كرانى: ﴿إِنَّ الْمُلْفِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْآسْفَلِ مِنَ التَّارِ ﴾ (النساء: ١٤٥) " يقينًا منافق اوك سب سے پچلى كرائى ميں ہوں كرة كر ميں سے ...

اَدْرَكَ \_ يُدُدِكُ (افعال) إدْرَاكًا : كمى چَزِكا إِنَى عَايت تَكَ پَنْچَنا بَعِي چَل كا كَمَاراس بنيادى مفهوم - ساتھ مخلف معانى ميں آتا - (1) پالينا-(۲) آكمر نا: ﴿ لَا تُدُ ذِكْهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدُدِكُ الْأَبْصَارَ (الانعام: ۲۰) '' نبيس پاتيس اس كوآ تكھيں اوروه پاليتا ہے آنكھوں كؤ' - ﴿ لَا الشَّمْسُ يَنْبَعَىٰ لَهَا أَنْ تُدُدِكَ الْقَمَوَ (يُسَ: ٤٠) '' سورج لے ليمكن نبيس ہوتا كہوہ آكمر حيا ندكو - ﴿

مُدُرَكٌ (اسم المفعول): كَمَر اجوا: ﴿ قَالَ أَصْحُبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدُرّ كُونَ ﴾ (الشعراء) " كَها مولَّى كساتميون نے بشك جم تو كَمَرْ جوت بين -"

تَدَارَكَ يَتَدَارَكُ (تَفَاعل) تَدَارُكًا اور إِذَّارُكًا: بابم أي دوسر كو پالين ٢ ملنا: ﴿ حَتَى إِذَا اذَّارَ تُوْا فِيْهَا جَمِيْعًا ﴾ (الاعراف: ٣٨) " يهال تك كدجب وه لوگ آ طماس ميں سب كسب " توكيب : ' فَوِيْقَ ''اسم الجمع باس ليفعل ' يَخْضَوْنَ '' جَع آ يا ج - ' أَشَدَّ ' حال ج ' خَشْيَةً '' اس ك تميز ج - ' تُظْلَمُوْنَ '' كا تائب فاعل ' وُ ' نضمير ج اور ' فَيْنِلًا '' تميز ج - ' أَشَدَّ ' حال ج ' خَشْيَةً اس كا جواب شرط ہونے كى وج بجز وم ہوا ج - ' ٱلْمَوْتُ '' اس كا فاعل ج - ' فَمَالِ هُوْلَاءِ ' دراصل ' فَمَا فِلُوْلَاءِ '' ج - يَعِنَ ' فَمَالَكُمْ '' يا ' فَوَلَاءَ ' ہوتا ج - يقرآ ان مجيد كام على الماء ج كَرَ هُوَلَاء ' نَقْمَا '' كَسَاتُ مَالُكُمْ '' يا ' فَمَالَنَا '' ہوتا ج - يقرآ ان مجيد كام الماء ج كُوْلاء '' دراصل ' فَمَا

ترجمه: إلى اللَّذِيْنَ : ان لوگوں كى طرف المَهْ تَرَ : كيا آت فورنيس كيا قِيْلَ: كَها كَيا لَهُمْ: جن ب مُفَوْآ : كَهْمُ لوگرو كر طو أَيْدِيَكُمْ : ايخ باتهوں كو وَالْفَيْمُوا : اورقائم كرو الصَّلُوةَ : نما زكو النَّكُوةَ: زَكُوة كو وَاتْوا : اور بَهْجَادَ فَلَمًا: پَرجب كُتِبَ:فرض كيا كيا الْقَتَالُ: جَنَكَ كَرِبْحُو عَلَيْهِمُ:ان پ فَرِيْقْ: ايك فريق إذًا : تب بي يَخْشَوْنَ : دُرتاب مِنْهُمْ: ان میں سے كَحَشْيَةِ اللَّهِ :اللَّهِ :اللَّهِ تَحَصُّونَ فِي ما نند النتاس : لوگوں سے اَشَدٌ : زیادہ سخت ہوتے ہوئے أوْ:يا خَشْيَةٌ : بلحاظ ڈرکے وَقَالُوا : اورانہوں نے کہا لمة : كيون رَبَّناً: اے ہارے ربّ عَلَيْنَا: بَم پُ كتَبْتَ: توْفِرْض كيا لَوْلاً: كِيون بين الْقِتَالَ : جَنَّك كرنا أتحوثناتا : توف مؤخر كيابهم كو اِلَّى ٱجَلٍ قَرِيْبٍ : ايک قريب) مدت تک مَتَاعُ الدُّنيا : ونيا كاسامان قُلْ: آپؐ کیچ قَلِيْلْ : تَمورُ اب وَالْأَخِوَةُ : اور آخرت خير: بهتر ب لِّمَن: اس کے لیے جس نے وَلا تُظْلَمُونَ : اورتم لوكول يظلم بيس كياجات كا اتَّقِي: تقوىٰ كيا جولائى تاتمبر 2012م 餐 🖁 حکمت قرآن 46

آیات۰۸ تا۸۳

مَنُ يُطْعِ الرَّسُوُلَ فَقَدُ اَطَاعَ اللهَ وَمَنُ تَوَلَّى فَهَا آرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيْظًا ﴿ وَاللَّهُ يَكْتَبُ مَا طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَزُوا مِنُ عِنْدِكَ بَيَّتَ طَابِعَةٌ مِّنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُوْلُ وَاللَّهُ يَكْتَبُ مَا يُبَيَّتُوْنَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمُ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيْلًا ﴿ اَفَلَا يَتَرَبَّرُوْنَ الْقُرْانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَا فَأَكَثِيرًا ﴿ وَإِنَّهُ مَا اللَّهِ وَكَفَى وَلَوْكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَا فَأَكْثِيرًا ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمُرٌ مِّن أو الْخَوْفِ إذا عَوْا بِهِ لَكُونُ رَقُولُا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْهَ عَنْهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَ الْكُولُ يَسْتَنَبِّ طُوْنَهُ مِنْهُمُ وَلَوُلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْهُ وَالَقَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَعْهُمُ أَعْرَكُونَ الْعُرُونَ

جولائي تائتم 2012 -

فود! آیت ۸۲ سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ قرآن کا مطالبہ ہے کہ ہرانسان اس کے مطالب میں خور کرے۔ اس لیے یہ سجھنا درست نہیں ہے کہ قرآن میں تذہر کرنا صرف اماموں اور مجتهدوں کا کام ہے۔ البتہ عام لوگوں کے لیے بہتر بیہ ہے کہ کسی عالم سے قرآن کو سیقا سیقا پڑھ لیس تا کہ غلط پنجی اور مغالطّوں سے نیچ سکیں۔ اگر یہ نہ ہو سے تو کسی متند تفسیر کا مطالعہ کریں اور جہاں کہیں کوئی شبہ پش آئے تو اپنی رائے سے فیصلہ نہ کریں بلکہ کسی عالم سے رجوع کرلیں۔ ( معارف القرآن ) فوت ۲: آیت ۸۳ سے معلوم ہوا کہ ہر سی سائی بات کو تحقیق سے بغیر بیان نہیں کرنا چاہیے۔ رسول اللہ ترکی تا لیڈ کا ت

## آیات ۸۲ تا ۸۷

نَصِيْبٌ قِنْهَا وَمَنْ بَيْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّنَةً لَيُّنْ لَهُ كِفُلٌ قِنْهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُتْقِيْتًا وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِغَيَّةٍ فَيَّوْا بِأَحْسَنَ مِنْهَ آأَوْرُدُوها ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلى كُلّ شَيْءٍ حسِيبًا ه ٱللهُ لَآ إِلَهُ إِلاَّ هُو لَيَجْمِعَنَّكُمُ إِلى يَوْمِ الْقِيْمَةِ لَارَيْبَ فِيهُ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثًا،

ح رض

حَوضَ - يَحْوَضُ (س) حَوَضًا : كَيْ خُرابي باغم مَ صَحَّل جانا كمز ور مونا-حَوَضٌ (صفت): كمرورُلاغر- ﴿ حَتَّى تَكُونَ حَوَضًا ﴾ (يوسف: ٨٥) "يهال تك كما ب بوجا كي لاغر-" حَرَّضَ بِيُحَرِّضُ (تَفْعِيل) تَحُو يْضًا : كمرُورى دوركرنا بحي كام يرابهارنا أكسانا -حَوّضْ (فعل امر) : تواكسا 'آيت زيرمطالعه-قوت قَاتَ بِهَوْتُ (ن) قَوْتًا :غذادينا رزق دينا بـ قُوْتٌ ج الْقُوَاتُ (اسم ذات): غذا روزى: ﴿وَقَدَّرَ فِيْهَا ٱلْقُوَاتَهَا ﴾ (خم السحدة: ١٠) "اورمقدر کیں اس میں اس کی روزیاں ۔'' اَفَاتَ \_ يُقِيْتُ (افعال) إِفَاتَةً : كَن چِزِكوروزى بنانے كى قدرت ركھنا \_ مُقِيْتُ (اسم فاعل) : قدرت ركف والا قادر - آيت زير مطالعه-قر كىيب: "لا تُكَلَّفُ "مضارع مجهول براس كانائب فاعل اس مين" أنت " كى عنمير براور" نَفْسَكَ " مفعول ثانى ب\_ " ' أَشَدُّ ' افعل تفضيل ب جبك ' بأسا ' اور' تَذْكِيلًا ' اس كى تميز بي \_ ' مَنْ يَشْفَع ' شرط ب اور دیکن لائاس کاجواب شرط ہے۔ 'نیصیف ''اور ' سحفل '' مبتدا مؤخر نکرہ میں اور ' نیکن' ' کے اسم ہیں۔ ان كى خبر ي محدوف بي جو 'وَاجِباً ' بوسكتى بين ' تحانَ ' كى خبر ' مُقِيناً ' ب- ' تحييناتُم' ' ماضى مجهول ب-"حديثًا" تميز بي أصدق" كي ترجمه: فِي سَبِيْلِ اللهِ : الله يكراه ين فَقَاتِلْ: پن آ بُ جَن کري لاَ تُكَلَّفُ: آتٍ كو يابند بين كياجاتا الأ: سوائے نَفْسَكَ: آبٌ كَاذات كے ē:102 حَرِّض الْمُؤْمِنِيْنَ: آتِ اكساكين مؤمنون كو عَسَى:قريب ب أن:ك اللهُ: الله تَكُفَّ د مردك د ب بَأْسَ الْلَدِيْنَ : ان لوگوں كى جنگ كوجنہوں نے وَ اللَّهُ : اور الله كَفَرُوْا: كَفَرْكُمَا مَاْسًا بَخْتِي كَرِنْے مِيْن اَشَدٌّ: زیادہ شدید ہے اَشَدٌ: زياده شديد ب و: اور 餐 🖁 حکمت قرآن 引 جولائى تاتمبر 2012 م 50

فوصدا: میدان أحد ے مکدوا پس ہوتے ہوئے کفارا ور مسلمانوں کے درمیان الطے سال میدان بدر میں دوبارہ جنگ کرنے کا دعدہ ہوا تھا۔ وقت آنے پر اس کی تیاری میں پھر مسلمانوں کو تامل تھا۔ اس وقت آیت ۲۸ نازل ہوتی۔ چنا نچر رسول اللہ تکا پیڈ استر صحابہ کر ام شنائی کے ساتھ میدان بدر میں پنچ گئے۔ اللہ تعالی نے کفار قرایش ک دلوں میں رعب ڈال دیا اوروہ مقابلہ پڑ بیس آت۔ اس طرح اللہ نے ان کی جنگ کوروک دیا۔ (معارف القرآن) عمومیت کے پہلو سے آج کل ہمارے لیے اس آیت میں بیر راہنمانی ہے کد اسلام دشن طاقتوں سے ندا کر ات اگر ناکام ہوجا کیں تو ان کی جنگ کوروک نے کے لیے ان سے جنگ کی جائے 'کیونکہ لوہا لوہ ہے کہ ہم چنول کی پتی سے نہیں۔ اور ان کر ناکام ہوجا کیں تو ان کی جنگ کوروک نے کے لیے ان سے جنگ کی جائے 'کیونکہ لوہا لوہ ہے کہ ا میں اگر ات اگر ناکام ہوجا کیں تو ان کی جنگ کوروک نے کے لیے ان سے جنگ کی جائے 'کیونکہ لوہا لوہ ہے کہ توں ہم کر نے والے اور اسے قول کر نے والے کور کہ کام اگر سفارش کے ذریعے تھوا لیتا ہو تو ہم سفارش ہم ان دونوں کو تو اب کی خوش جنری دیتے ہیں اور اگر بھی ہمارا کوئی کام کی کی سفارش سے تو کل جائے تھوا ہو ہے کہ مسلار ہم ان دونوں کو تو اب کی خوش جزی دیتے ہیں۔ کی سفارش کے ذریعے تھوا لی جائے تو ہم سفارش

خدمت قرآن کے میدان\*

بروفيسر حافظ احمدياز

قرآن کریم پر کلام اللہ اور کتاب اللہ کی حیثیت سے ایمان لانا ایک مسلمان کے لیے اجزائے ایمان کا ایک جزء بھی ہے اور کامل وکلمل ایمان کے مضمرات اور مقتضایات کی تمام تفصیلات کی اساس اور بنیا دبھی ہے۔ قرآن بیک وقت منبع ایمان اور سرچش نیقین بھی ہے اور سالک راوخدایا مجاہد فی سبیل اللہ کے لیے راہ ورسم منزل سے آگاہی اور سخت مقامات کی نشان دہی پر مشتمل ایک کلمل مجموعہ ہدایت بھی ہے۔ قرآن معاش ومعاد یعنی دنیا و آخرت کی فلاح دکا مرانی کے لیے راہنما ہے اور اس نصب العین کے حصول میں پیش آنے والی ہر مشکل کا طل اور

مگراس وقت ہمارا موضوع قر آن کی اہمیت باعظمت کا بیان نہیں ہے۔ یہ چند فقر بے بھی تمہید کے طور پر زبان ( قلم ) پرآ گئے۔

دین اسلام میں قرآن کا بید مقام بن اس کے مانے والوں پر پچھ فرائض اور واجبات عائد کرتا ہے۔ ای کو آپ '' مسلمانوں پر قرآن کے حقوق'' بھی کہہ سکتے ہیں۔ ان حقوق اور فرائض کو مختصرا ہم پانچ یا چھ بنیا دی عنوانات میں تقسیم کر کے '' حقوق ، بخطان '' یاشش جہات واجبات کی صورت میں بھی بیان کر سکتے ہیں۔ مگر ان حقوق کی ادائیگی اور ان فرائض کی بجا آوری سے خدمت قرآن کے اسٹے میدان سامنے آتے ہیں کہ ان تمام میدانوں میں قرآن کے لیے کام کرنا اور اس میں خدمت کا حق ادا کرنا کسی ایک فرد کے لیے مکن ہی نہیں۔ ای لیے بیر مجموع طور پر پوری اُمت کی ذہند داری ہے اور تقسیم کار کے طور پر اپنی اپنی استعداد اور صلاحیت کے مطابق قرآن کریم کی کوئی نہ کوئی خدمت سرانجام دینا ہر مسلمان پر فرض ہے۔

نی کریم تلایی آب کے صحابہ کرام ٹولڈی اوران کے تابعین اور بعد میں آنے والے سلف صالحین نے مختلف میدانوں میں قر آن کی جوخد مات سرانجام دیں اس نے آنے والوں کے لیے نہ صرف عمل کی راہیں متعیتن کر دیں بلکہ خدمت قر آن کے بہترین عملی نمونے بھی چھوڑے ہیں۔

ڈ اکٹر لیب السعید نے اپنی کتاب 'المجمع الصوتی الاول للقو آن الکویم '' میں اُمّتِ مسلمہ کی قرآ فی خدمات پر تبصرہ کا آغاز علامہ عبداللہ یوسف علی کے انگریز ی ترجمہ قرآن کے دیبا چہ میں سے چند سطروں کے ترجمہ سے کیا ہے:

فی خدمة القرآن و لا مثل هذه الوفرة من العمل و الوقت و المال" علامه عبدالله يوسف على مرحوم كى اصل عبارت يوب ب:

"There is no book in the world in whose service so much talent so much labour, so much time and money have been expended as has been the case with the Quran."

قرآن سے متعلق فرائض ادا کرنے یا قرآن کے لیے خدمات سرانجام دینے کے کام کو بنیادی طور پر دو حصول مين تقسيم كيا حاسكتا :(1) حفاظت قرآن (۲) نفاذ قرآن حفاظت قر آن میں اس کے متن کی حفاظت 'اس کے معنیٰ کی حفاظت اور اس کی حقانت کی حفاظت شامل میں اور حفاظتِ قرآن کی عایت احکام قرآ نی کاعملی نفاذ ہے۔ حفاظتِ قرآن سے متعلق تمام خدمات وانتظامات آيَرَ كَرِيمُ ﴿لَا يَأْتِيْهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيْلُ مِّنْ حَكِيْم حَمِيْدِ، (الحَمّ السحدة) كي عملي تفسير اور ظهور حق كا ايك ممونه بين تو نفاذٍ تشريع قر آ بي كي مرمخلصا نه كوشش فبحوائح آيت كريمه ﴿جَاءَ الْحَقَّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ ﴾ (بنى اسراء يل: ٨١) غلبَه في منزل مراد كى طرف ايك قدم ہے۔ بد عجیب بات ہے کداگر کسی زمانے میں پاکسی جگہ کے مسلمانوں نے خدمتِ قرآن کے کسی ایک میدان میں کوتا ہی اور تساہل ہے کام لیا تو اس کی تلافی کے لیے کسی دوسرے زمانے پاکسی دوسرے علاقے میں اللہ تعالیٰ افراد دجماعات کی صورت میں خدام قرآن پیدا کرتار ہاہے۔ حضرات! یہاں تک پہنچنے کے بعد اور "منزل مراد "اور" ادائے واجب میں کوتا ہی " کے ذکر ہے جھے ما کستان اورقر آن میں ایک عجیب مما ثلت نظر آئی ۔ مثلاً: دونوں کی خدمت خلوص سے زیادہ چرب زیانی کے ساتھ کی جارہی ہے۔ (٢) دونوں کے واسطے کام کرنے والوں کے مقابلے پر دونوں سے اپنا کام لینے والے زیادہ ہیں۔ (۳) پاکستان کے مقاصداور قرآن کے مطالب کا خلاصہ لا الہ الا اللہ ہی تھااور بے کیکن دونوں کے نام لیواؤں میں اللّٰداورغیر اللّٰد کے فرق کوبھی نہ بچھنے والوں کی کمی نہیں ہے۔ (۳) پاکستان اور قرآن کے مقاصد کے مطابق چلنے کی بجائے دونوں کو اپنے مقاصد کے مطابق ''چلانے'' والے بھی سرگرم عمل ہیں۔ (۵) اس وقت دونوں ہی اندرونی خرکاروں اور بیرونی تخ یب کاروں کے نریح میں ہیں۔اور یوں دونوں کی خدمت ميں ايك طرح كاعدم التحكام پيدا بولايا ب-

یہ سوچ کراور پھر بیدد کھر کر کہ ان محاضرات کے عنوانات میں استحکام کا لفظ غالب ہے تو اب مجھے اپنے عنوان'' خدمتِ قرآن کے میدان'' کو''استحکام خدماتِ قرآن' میں بدل لینا مناسب معلوم ہوا۔ نیز اس وجہ سے بھی کہ خدمتِ قرآن کے میدان اب میں کیامتعین کروں گا' وہ تو عہدِرسالت اور دور تیج تابعین کے درمیان ہی متعین ہو چکے تھے بعدوالے تو اس میں اپنی'' خدمت'' کے لیے'' ختم شریف'' کا اضافہ ہی کر سکے۔ لہٰذا اب ہم خدمتِ قرآن کے صرف ان پہلوؤں پر نظر ڈالیں گے جہاں ہمارے بزرگوں نے تن دہی

المحمت قرآن على المحمد المحالي المرادي المحالي المحمد المحالي المحمد المحالي المحمد المحالي المحمد المحم

ے کا م کیا' مگر ہم نے اپنی غفلت سے عدم استحکام کی کیفیت پیدا کردی ہے۔ اس طرح خدمتِ قرآن کے بنیا دی میدان بنتے ہیں: اے لکھنا لکھانا 'اے پڑھنا پڑھانا' اے سمجھنا سمجھا نا' اس کو دشمنوں کے حملوں سے بچانا اور محاشرے میں ای کے قانون کا سکتہ جمانا۔

قرآن کے لیے کوئی خدمت سرانجام دینے کا سب سے پہلا موقع یا اعزاز جو بعض صحابة کو حاصل ہوا دہ کتابت دحی کا تفاء عہدِ رسالت میں کتابتِ آیات کی یہ خدمت ہی عہدِ صدیقی میں جمع قرآن بصورت مصحف ظاہر ہوئی اوراسی صحف کی نقول سے عثانی ایڈیشن کے مصاحف تیار کیے گئے۔ اس طرح مصاحفِ عثان یہ کے ذریعے عہد نبو گا طریق کتابت بھی محفوظ ہو گیا۔ اوراسی لیے آئندہ کے لیے کتابتِ مصحف کا معیار صحت یہ قرار پایا کہ وہ ان مصاحف میں سے کسی ایک کی ہو بہولقل ہویا اس سے تیار کردہ نقل کی نقل ہو ۔ اوراس میں مصاحفِ عثانی میں استعمال شدہ طریق اماء و صحاب میں ہو بھی تفاوت نہ ہو۔ اس طرح مصاحف کا معیار صحت یہ پر گیا۔ اور جن کو یوجوہ میہ نام اچھانہ لگا انہوں نے بھی رسم قرآنی یارسم صحف کے نام ہی رسم عثان پر گیا۔ اور جن کو یوجوہ میہ نام اچھانہ لگا انہوں نے بھی رسم قرآنی یارسم صحف کے نام سے اسی طریق املاء و کتابی ک

یہی وجہ ہے کہ کا تبانِ مصاحف کی را ہنمائی کے لیے اور علام بے خبو ید وقراءت کے استفادہ کے لیے اس مخصوص فن یعنی علم الرسم پرالگ کتابیں تالیف کی گئیں۔

مختلف عوامل کے باعث بعض اسلامی خصوصاً ایشیائی مما لک میں رسم عثمانی کے اس التزام سے تساہل برتا جانے لگا۔ تاہم اندلس اورافریقی مما لک اس خرابی ہے محفوظ رہے۔

🔫 🖁 حکمت قرآن 📲 جولائي تاتمبر 2012 م 3

رسم عثانی کے عام رسم املائی سے اختلاف اور کتابتِ مصحف میں خود رسم عثانی میں بھی کئی جگد کسی اصول کی پابندی کے فقد ان کے اسباب کی تلاش میں -- رسم قرآنی کے توقیفی ہونے سے لے کر صحابہ کے قواعد املاء سے نا دا تفیت چیسے انتہائی متضاد نظریات وجود میں آئے -- تاہم گزشتہ صدی میں شمالی عرب اور شام کے بعض علاقوں سے قبل از اسلام دور کے بعض قبطی کتبات کی دریافت نے رسم عثانی کے مآخذ ومصادر کی طرف رہنمائی کردی ہے۔ رسم قرآن کے اس فنی پہلو کے ساتھ ساتھ خطِ قرآن نے حسن و جمال کے کئی قالب گزشتہ چودہ صد یوں

ر م فران کے اس کی پہلو کے ساتھ ساتھ خط فران نے من وجمال کے می قالب کرشتہ چودہ صدیوں میں اختیار کیے اور جمالِ خط کے ساتھ بعض دفعہ کتابتِ مصاحف میں صنائع وبدائع کا استعال توبعض دفعہ اعجازِ قرآنی کا ایک مظہر نظرآ تا ہے۔ کتابتِ مصاحف یا خطِ قرآن جہاں خدمتِ قرآن کا ایک میدان ہے وہاں اس خدمت میں محبت وعقیدت کا ایک مظہر بھی ہے۔

افسوس اور تعجب کا مقام ہے کہ ہمارے ملک میں طباعت و اشاعتِ قرآن کے نام سے لاکھوں بلکہ کروڑوں کا کاروبار کرنے والے ادارے ابھی تک رسم عثانی کے مفہوم و معنی سے ناواقف ہیں اور ہماری حکومت جوآئینی اور قانونی طور پرقر آن کریم کی درست کتابت وطباعت کی ذمہ دارہے وہ ابھی اس طرف کوئی عملی توجہ نہیں دے رہی – حکومت ناشروں کے نام ایک سرکلر جاری کرویتی ہے کہ نسخہ ہائے قرآن رسم عثانی کے مطابق شائع کیے جائیں کیکن خود حکومت اس معاطے میں کوئی راہنمائی کرنے سے قاصر ہے۔

قرآن کریم کی کتابت ہی کے سلسلے میں ہجاءورسم کے علاوہ بعض اورا مورمثلاً ضبط وقف شارآیات مواقع سجدات وغیرہ کی نشاند ہی اور مختلف تقسیمات مصحف بھی شامل ہیں۔ تاہم ان امور کا تعلق چونکہ قرآن کریم کی قراءت سے ہے اس لیےان کا ذکرہم ابھی آ گے تعلیم وتعلّم قرآن کے ضمن میں کریں گے۔

کتابت کے بعد قرآن کی دوسری اہم بنیا دی خدمت اس کا پڑھنا پڑھانا ہے۔ کتابت وہی کے برعکس قراءت اور تلاوت قرآن کی ابتدا خود آ مخضرت سکی لیڈ اسے ہوئی۔ کتابت تو آپ کسی سے کروا لیتے تھ مگر قرآن کی قراءت آپ خود جبریل سے من کر حفظ کر لینے کے بعد خود صحابہ کو پڑھاتے تھے۔ آہت آپ سے پڑھے ہوئے خود آگے پڑھانے پر مامور کیے گئے۔ ابتدائی کلی دور سے ہی حضور مکا لیڈ کی کھوائی ہوئی سور توں اور آیات مجت قد آن کی کھوائی تا تبر 2012 میں

علامات ضبط کے ذریعے واضح کرنے کی کوششیں جاری رہیں اور اب تک جاری ہیں۔ پرانے زمانے میں قلمی مصاحف میں بعض علامات ضبط سرخ سیاہی ہے ڈالی جاتی تھیں۔ دور طباعت میں جب بیمکن ندر ہا (اب ممکن ہے اگر چہ مہنگاہے) تو علامات ضبط میں تجدید وایجا دکاعمل ایک دفعہ پھر شروع ہوا۔ اس کے مظاہر مصر کے مصحف الملک کے علاوہ مصحف حلبی ۱۹۳۵ء/۱۳۵۲ھ نیز تونی کمیسی 'سوڈانی 'سعودی مصحف اور پاکستان کے تجویدی قرآن مجید میں دیکھی جاسکتی ہیں۔ مختلف اسباب کی بنا پر دنیائے اسلام کے مختلف حصوں میں قراء سبعہ کی بعض خاص خاص دوایات متداول ہوگئی ہیں۔ مثلاً مصرا در ایشیائی مما لک میں روایت حفص عن عاصم ۔ مراکش خانا اور نائیجریا میں ورش عن نافع' تونس ولیسیا میں قالون عن نافع' سوڈان میں الدوری عن ابی عمر والبصر کی رائج ہیں۔ اختلاف قراء ت کے علاوہ بعض دفعہ ایک ہی روایت اور تیں الدوری عن ابی عمر والبصر کی رائج ہیں۔

علاماتِ صنبط استعال ہوتی ہیں۔مثلاً ترکی ایران برصغیر اور چین میں روایت حفص رائج ہونے کے باوجود ہر ملک کی علامات صنبط جدا ہیں۔ نا یُجیریا اور مراکش میں روایت ورش کے باوجود انداز کتابت اور طریق صنبط دونوں جدامیں۔

دراصل ہرجگہ خاد مانِ قرآن نے قرآن میں نبی تَکَافَیُوْمِ ہے ثابت نطق صحیح کومختلف علامات ِ صبط کے ذریعے سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ ہمارے ملک میں اس کی جدیدترین اور مفید مثال تجویدی قرآن ہے۔

تمام علامات ضبط كاس سار فظام اوران تمام مساكل ك باوجود قرآن كى درست قراءت اور صحيح نطق كا دار و مدار بالشافة تعليم پر ب - آب كى طريقة علامات ضبط كو ديك عنه عوماً برمشكل تلفظ مثلاً ادغام ناقص اخفاء اظهار تلقله 'اماله اشام اختلاس نشهيل بمزه يايين بين اوراختلاس كى علامات لكريمى ساتھ بى لكھا جاتا ب كه: يدرك بالمشافهة يا يؤ خذ بالتلقى والمشافهة اور بحى صاف لكھا ہوتا ب: ولا يحكم ذلك كله اور بالمشافهة والسماع من لفظ الشيوخ -

دورحاضر کی ایجادات کوخدمت قرآن کے لیے استعمال کرتے ہوئے قرآن کے خادموں نے ریکارڈنگ کے ذریعے قراءات میں اس نطق صحیح کو بھی محفوظ کرلیا ہے جو بسند تو اتر عہد نبوی سے علم القراءات کے اساتذ ہ فن کے ذریعے بذریعیۃ لقی وساع محفوظ چلاآ تا تھا۔

اس دفت تک حفص ورش اور دوری کی ردایات ِقراءت میں مکمل قرآن ریکارڈ ہو چکا ہے۔اب جامعہ اسلامیہ یدینہ منورہ میں تدریبی اورتعلیمی مقاصد کے لیے سبعہ قراءت پرمشمل ریکارڈ نگ جاری ہے۔ قرآن کی درست قراءت کی تعلیم کے سلسلے میں خدام قرآن کے نوٹس میں سہ بات لا ناضروری ہے کہ بچوں

کوشروع سے ہی درست قراءت کے ساتھ قرآن پڑھانا فرض ہے۔ کم از کم بقد رنماز درست قرآن یا دکرنا اور اے درست پڑھنا ہرمسلمان پر فرض ہے۔ کہتے ہیں کہ شہور تابھی ابوعبدالرحن السلمی باوجودا پنی تمام ترعلمی بزرگی اور بلندی مرتبہ کے پورے چالیس

ہے ہیں کہ مہورہ بن بوطبرا و حالم کی دوروں پن منا کو سی بروں اور جندی طریب پر ور حکوم کیں۔ سال تک جامع کوفہ میں صرف قرآن پڑھانے میں مصروف رہے اور سیصرف حدیث ((خَیْوْ تُحُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَحَلَّمَةُ)) سے متاثر ہو کر۔افسوس ہے کہ جمارے ملک میں میڈرض بھی ٹھیک طور پر سرانجا منہیں دیا جا

جولائي تائتر 2012ء 🔫 🖁 حکمت قرآن 🕞 🗫 53

رہا۔ بچوں کے لیے بازار میں دستیات قرآنی قاعدے تک اغلاط ہے میزانہیں ہیں سوائے ایک آ دھ کے۔ ضروری ہے کہ بچوں کے لیے مدارس میں نطق صحیح اور قراءت صحیح کی مثق رکھنے والے قراء معقول مشاہروں یرر کھے جائیں اورتلقی وساع کےمسنون طریقے کا احیاء کیا جائے۔ بچوں کو صحت تلفظ اور نطق صحیح کے ساتھ قرآن حفظ کرانے کا بندوبست کرنا خدمت قرآن کا نہایت اہم میدان ہے۔ بذشمتی سے بعض مجبور یوں کی دجہ سے اسا تذ و قرآن تلامٰہ ہریوری توجہ نہیں دے سکتے۔ اس طرح حفظ قرآن کی حوصلہ افزائی کے علاوہ اس کی صحیح لائنوں پر یحیک وقت کی نہایت اہم ضرورت ہے۔ بدیکتنے افسوس کی بات ہے کہ اکثریڑھے لکھے لوگ قراءت قرآن سے نا آشنا نظراً تے ہیں ٔ حالانکہ اسلامی نظام تعليم كى بدولت تو ہرقر آن خوان اين علاقائي زبان پڑھنے (ريڈيگ) پر قادر ہوجا تا تھا۔ لکھنےاور پڑھنے کے بعد یا کتابت وقراءت کےعلاوہ قرآن کی خدمت کا اگلامیدان قرآن سمجھنااور سمجھانا ہے۔اس میدان میں اگلوں کی خدمات کا اندازہ کرنے کے لیے تراجم و تفاسیر قرآن کے ضخیم ذخائر کے علاوہ معاجم قرآن ( دُسْنرى ) اورقر آنى موضوعات پرمستقل تاليفات كى طرف اشاره كرنا ہى كافى ب تاہم اپنے ذخیرہ کے فراہم ہوجانے کے باوجود کسی چیز کو حرف آخرنہیں کہا جا سکتا اور کسی بھی تغییر یا ترجمہ ے متعلق پینہیں کہا جا سکتا کہ اس نے ہوتے ہوئے <sup>س</sup>ی اور ترجمہ پاتفسر کی ضرورت نہیں ۔ اس دقت ایک قابل غورا مرجس کی طرف توجہ دلا نامقصود بے بیہ ہے کہ آج کی زندگی میں ماہرین کے پاس بھی صخیم کتابوں کے مطالعہ کا دفت نہیں ہے۔ زندگی کے اس رواں دواں دور میں جھوٹے پہفلٹ یا مضامین وغیرہ کے ذریعے قرآنی تعلیمات کی اشاعت کا کام کیا جائے اور درست قرآنی فہم کوعام کرنے کی کوشش کی جائے۔ قرآن کریم کے پیچھے سمجھانے کے سلسلے میں ہی خدمت قرآن کا ایک تخطیم میدان عربی زبان کی مذر لیں و اشاعت ہے۔ قرآن کی برکت سے اور اس کی دجہ ہے عہد نبوی کی عربی زبان ہمیشہ کے لیے محفوظ ہوگئی ہے۔ قرآن کی زبان کی خدمت کے لیے سلمانوں میں علم صرف ونحو کی ابتدا دارتقاء کے منازل طے ہوئے۔اس مقصد کے لیے ہیء بی معاجم کی تالیف شعر جاہلیت کی تدوین دغیرہ کا سارا کام ہوا۔ مسلمانوں کے لیے عربی کی علمی وادی اور ملی وسیاس اہمیت سے الکارنہیں کیا جا سکتا۔ قیام پاکستان کے بعد سب سے پہلے غالبًا آغا خان کی طرف سے پی تجویز آئی تھی کہ پاکستان کی سرکاری زبان عربی بنائی جائے۔ ا ۱۹۵۱ء میں مشرق یا کتان سے صوبائی اسمبلی کے ۲۵ ارکان نے اپنے دستخطوں کے ساتھ ایک قرار داد مرکزی حکومت کو پیچیجی تقی جس میں عربی کو پاکستان کی سرکاری زبان قرار دینے کی سفارش کی گئی تقلی ۔ پھر ۱۹۵۵ء میں کراچی کے متعدد رہنماؤں نے ایک مشتر کہ قرار داد کے ذریعے مرحوم صین شہید سم ور دمی سے عربی کو پاکستان کی سرکاری زبان بنا لینے کی اپیل کی تھی ۔ اگر اس وقت عربی کو ملی اور دینی زبان کی حیثیت سے دوسری پدری اور ما دری زبانوں پرتر جیح دی جاتی اور عربی کوسر کاری زبان بنایلنے کے سی ۲۵٬۲۰ سالہ منصوبے کی بنیا در کھ دی جاتی توشايداج پاكستان كى تاريخ مختف ہوتى۔ بہر حال عربی زبان کی تدریس وتعلیم کے مراحل اور درجات (levels) اور مقاصد وغایات متعدد ہو سکتے ہیں۔لیکن قرآن کو براہ راست بچھنے کے لیے عربی زبان کی تعلیم کو پڑھے لکھے طبقے میں اتنی حد تک زیادہ سے زیادہ جولائي تاتمبر 2012 و 🖌 🔫 🖁 حکمت قرآن 📲 59

عام کرنا چاہیے کہ ایک پڑھا لکھا مسلمان مختلف تر اجم قر آن کے تقابلی حسن وخوبی کوجا کچ سکے درنہ کم از کم یَغْبُدُوْنَ اور یَدْعُوْنَ کا ایک بی ترجمہ کرنے والوں کی غلطی یا گمرا ہی کوتو سمجھ سکے۔

عربی دوبتی کے لیے بھی تیکھی جاسکتی ہے اور پی این ڈی کے لیے بھی دونوں مقصدا پنی جگہ مفید ہیں، مگر دوبتی والی عربی سے قرآن نہیں سمجھا جاسکے گا اور پی این ڈی والی عربی پورے قرآن کا ترجمہ بالاستیعاب پڑھنے کی فرصت ہی نہیں پیدا ہونے دی گی قرآن فہنی کے لیے عربی سیکھنا نسبتا آ سان بھی ہے قرآن کریم کی پوری حرکات اور علامات صنبط کے ساتھ کتابت عربی سیکھنے میں مدد بھی دیتی ہے قرآن فہنی کے لیے صرف اور نحو کی حد تک عربی زبان کی مضبوط بنیاد پر تخصیل کے بعد پورے قرآن کے ترجمہ سے اس طرح گزرنا کہ صرف اور نحو کی حد تک بربات سمجھ کی جائے سالتھ کتابت عربی سیکھنے میں مدد بھی دیتی ہے۔ قرآن فہنی کے لیے صرف اور نحو کی حد تک عربی زبان کی مضبوط بنیاد پر تخصیل کے بعد پورے قرآن کے ترجمہ سے اس طرح گزرنا کہ صرف ونحو کی حد تک بربات سمجھ کی جائے سیا کی تک کی تحربی خود میں خدام القرآن نے شروع کیا ہے اور قرآن کی خدمت کا ایک نیا میدان ہے۔ تیک سال تک کالن اور یو نیور ٹی میں عربی وا سلامیات کی تدریس میں بسر کر نے اور ڈگری کی حد تک استعداد واہلیت رکھنے کے باوجود بالا ستیعاب المحمد سے والنا میں تک قرآن کے ایک ایک لفظ کو سیکھتے ہوئے گزرنے کا اس سے سپلے خود بچھے بھی موقع ہی نہیں ملا بلکہ فرص ہی تبیں پل سی کی تک ایک دولو کی سے تر

موجودہ زمانے کے لحاظ سے قرآن کی خدمت کا ایک نہایت اہم اور ضروری میدان قرآن کی حقانیت کی حفاظت یا اس پر دشمنوں کے اعتراضات کا باطل شکن جواب دینا بھی ہے۔ یوں تو خود قرآن نے اہل مکہ کے قرآن پر اعتراضات کا ذکر کر کے ان کا جواب دیا ہے اور حقیقت سے ہے کہ صرف الفاظ وعبارات کا جامہ بدل جائے تو اور بات ہے ورندا پٹی اصل اور روح کے لحاظ ہے آج کے دشمنوں کے تمام اعتراضات کے جواب کی اصل خود قرآن سے ل کمتی ہے۔عبد الجبار معتر کی (م ۲۱۵ ص) کی تنز بید القرآن من المطاعن سے لے کرعبد الفتاح قاضی اور ڈاکٹر عبد الفتاح اساعیل شلمی اور عبد العظیم زرقانی وغیرہ کام ستشر قیمن کے مغالطوں کے بردے چاک کرنا نیوسب اسی میدان میں خدمت قرآن کے نمونے ہیں۔تا ہم اس میدان میں اردوز بان میں ابھی بہت کم کام ہوا ہے اور مزید توجہ طلب ہے۔

خدمتِ قرآن کے ان میڈانوں میں متحکم بنیا دوں پر قرآن کے لیے خدمات سرانجام دینے کے لیے ہر کوشش مسلمان کے لیے ایک بڑی سعادت ہے۔

تشريع قرآنی کے نفاذ سے بظاہر قرآن کے ليے مختلف خدمات سرانجام دینے ميں بھی مزيدا سیخکام کی توقع کی جاسکتی ہے۔لیکن چاہے جو میدان ہویا جو مرحلۂ قرآن کی خدمت کرتے ہوئے یا خدمت کی توفیق پاتے ہوئے اللہ کاشکر اداکر ناچا ہے اور اس سے خلوص نیت حاصل ہونے کی دعاکر نی چاہیے۔ یوں تو نیکی کے کسی میدان میں بھی ایسا ہونا ممکن ہے تاہم قرآن کے لیے اور قرآن کے نام سے کوئی کا م کرتے ہوئے ضرور کسی نہ کسی مرحلے پر شیطان سے واسطہ پڑنے کے امکانات زیادہ ہیں چاہے وہ اپنائنس ہویا کوئی خارجی قوت ۔ اور شاید ای لیے قرآن پڑھنے سے پہلے ہی شیطان سے اس متوقع تصادم سے محفوظ رہنے کے لیے اللہ کی پناہ طلب کرنے کا حکم ہے۔

| جولاني تائم 2012م   | Ø                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 🔫 🖁 حکمت قرآن 🚽 |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| A ARCTING AND SINCE | Control of the second s |                 |

اصول تفسير القرآن بالقرآن : أيك مطالعه نذيراجدعلاني<sup>☆</sup>

یہ اصول تغییر ، تغییر کی سب سے اعلیٰ وارفع قسم ہے کیونکہ یہ اصول ہم معنی قرآنی الفاظ یا ہم معنی قرآنی آیات میں مضمر ہے۔اس اصول کا مطلب یہ ہے کہ قرآنی آیات کی تغییر وتشریح میں قرآن حکیم کی و گرآیات سے جن میں وہ معنی زیادہ وضاحت سے آیا ہو فائدہ حاصل کیا جائے۔ڈاکٹر محمد ابو ہیہہ اس اصطلاح کی تعریف یوں کرتے ہے:

ہو تفسیر بعض آیات القرآن ہما ورد فی القرآن نفسہ فان القرآن یفتنو بعضہ بعضا<sup>(۱)</sup> ''<sup>ت</sup>فیر القرآن بالقرآن ہے مرادیہ ہے کہ قرآن حکیم کی کسی آیت کی تفیر ُ قرآن ہی کی کسی دوسری آیت سے کی جائے' کیونکہ قرآن کے ایک حصے کی تفیر دوسرے حصے ہوجاتی ہے۔'' اس طرح پورے قرآن میں بیاسلوب ُ تفییر القرآن بالقرآن ملتا ہے۔

ہم معنی الفاظ کے درمیان فرق: قرآن میں کوئی لفظ ضرورت سے زیادہ نہیں وارد ہوا ہے اور نہ کوئی ایسالفظ رہ گیا ہے جس کی ضرورت تھی۔ عرب کہا کرتے ہیں : جب متعدد اشیاء میں یکسانیت بتانا ہوتو وہ کہتے کہ بیا یک ڈ ھلا ڈ ھلایا کنگن ہے جس کو دیکھ کر بیزمیں پتالگایا جا سکتا ہے کہ اس کی انتہا کہاں ہے اور ابتدا کہاں سے ہوئی ؟ قرآن کریم میں جوآیات دارد ہوئی میں ان کی نوعیت بھی بجنسہ اسی طرح کی ہے۔

تفسیر القرآن بالقرآن کے دواصو<u>ل</u>

(١) تفسير بالقرآن متصلاً: بااوتات مجمل كانفير فس مورة مين اس كساته متصل موتى بي بي كد الله تعالى فرماتا ب: ﴿وَالسَّمَآءِ وَالطَّارِقِ وَمَا اَدْرالكَ مَا الطَّارِقُ ﴾ (الطارق) تو نفس موره ،ى مي مصلا "الطارِق" كانفير" النَّجْمُ النَّاقِب" كَهدكر الله تعالى فرخود بيان كردى (٢) في زايك دوسرى جگه الله تعالى فرمات بين: ﴿حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْمُحَيْطُ الْأَبْيَصُ مِنَ الْمُحَيْطِ الْأَسُودِ ﴾ (البقرة (١٨) آيت مي جب" مِنَ الْفَجْوِ" كااضافه كيا كيا تو كلام كا مطلب واضح موكيا - (٢)

(٢) تفسير بالقرآن منفصلاً: كى وقت مجمل آيت كى تفير نفس سوره من يكى دوسرى سوره من بوتى ب-ارشادر بانى ب: ﴿وُجُوْهُ يَوْمَئِذٍ نَآَضِرَةٌ ﴾ اللى رَبِّهَا فَاظِرَةٌ ﴾ (القيامة) () ال آيت ميں رؤيت بارى

🔫 🖁 حکمت قرآن 📲 جر الألى تاتمبر 2012 م 61

تعالیٰ کا جواز ثابت ہوتا ہے جس کی مزید نشریح اس آیت کریمہ میں ہے: ﴿ لَا تَدُدِ تُحُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ (الانعام:١٠٣) '' آنکھیں اس کا ادراک نہیں کر سکتیں'۔اس آیت سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ اصل رؤیت ممکن ہے البتہ اس کا حصراورا حاطہ جس کوا دراک کہتے ہیں نامکن ہے۔<sup>(۵)</sup>

يمر الله تعالى كا فرمان ب: (الْحَمْدُ لِلَّهِ دَبِّ الْعَلَمِينَ) (الفاتحة) اس آيت ميس آب تَلْتَظُم بَ كَها جاتا ب كه تمام شكرونتا الله بى كے ليے جوتمام جہانوں كامر تى ب ركويا كى نے ربّ كے بارے ميں يو تچا موگا تو الله تعالى نے خود بى مزيد تشريح فرمادى: ﴿قَالَ فِوْ عَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾ قَالَ رَبُّ السَّمُواتِ وَالْأَدْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا اللهُ إِنْ كُنتُهُمْ مَّوْقِنِينَ ﴾ (الشعراء)

تفسيرالقرآن بالقرآن كي اقسام

(۱) تفسیر العام بالمحاص: تغییر القرآن بالقرآن کا ایک انداز بیبھی ہے کہ عام کو خاص پر محمول کیاجائے۔لفظ عام کے بارے میں عبد الو ہاب خلاّ ف رقسطر از ہیں: ''عام' قرآن کریم میں دارد شدہ اس لفظ کو کہتے ہیں جوابینے اصلی لغوی مفہوم کے اعتبارے بلاحصر دعد د

علی م کران کردیا میں دارد شدہ ان عط ویے این جوابی میں طون میں محرک میں اسپور سے بط اپنے تمام افراد کوشامل ہو۔''<sup>(۲)</sup>

(٢) تفسير الممجمل بالمبين: تفير القرآن بالقرآن كا ايك اصول يدجم ب كد مجمل كومين يرمحول كر ك اس ك ساته مجمل كى تفير كى جائر الله كافر مان ب : ﴿ وَدَانَ يَتَكُ صَادِقًا يُصِبْحُهُ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُ حُمْ (المؤمن: ٢٨) "اورا كرير رسول سچا ب توجس عذاب كا وعده وه تم ب كرتا ب اس مي س بح تح تمهين ضرور يہنچ كا" - فركوره آيت كى تفير كرتے ہوئے الله تعالى فرماتا ب : ﴿ فَامًا نُوِيَتَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ ﴾ (المؤمن: ٢٨) "جس بات كاوعده بم ان س كرتے بين اگر اس مي س بح تح تر تا ب اس مي س بحد كم ما ي

فرمان ب : ﴿ اللَمْ تَوَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيْبًا مِّنَ الْكِتَلِ يَشْتَرُوْنَ الضَّلْلَةَ وَيُرِيْدُوْنَ أَنْ تَضِلُوا التَسِيْلَ@ ﴾ (النساء) " كياتم ن ان لوكول كونبيس ديك جن كوكتاب كا ايك حصدديا كياتها وه خود بحى مرابى اختيار كرتے بين اور چاجتے بين كرتم بحى مگراه بوجا و "(2)

(٣) تفسير المُطلق بالمقيد: تغير القرآن بالقرآن كااي اصول يرجى ب كه مطلق كومقير برمحمول كيا جائ - اس سلسله مين امام غزالي في اكثر شافعيد كاي قول نقل كيا ب كه جنب دوعكم الك الگ بون اوران كاسب ايك بوئو مطلق كومقير برمحمول كيا جائ - امام غزالي في اس كى مثال به دى ب كه الله تعالى كا ارشاد ب: (فَاغْسِلُوْا وُجُوْهَكُمْ وَآيَدِيكُمْ إلَى الْمُوَافِقِي (المائدة: ٢) " التي چرون اور باتقون كو كمديون تك فرمايا: (فَاغْسَتَحُوْا بِوُجُوْهِكُمْ وَآيَدِيكُمْ مِنْهُ \* (المائدة: ٢) " التي چرون اور باتقون كو كمديون تك لوان - اس آيت مين باته دهون كى حدينى تك مقرر كي ب چر آ كان آيت مين تيم كاذكر كرت بوئ فرمايا: (فَاهُمُسَتَحُوْا بِوُجُوْهِكُمْ وَآيَدِيكُمْ مِنْهُ \* ) (المائدة: ٢) " بون اور باتقون كو اس من لوُ - اس آيت كريم مين باته داور في عدين تين كي تك مقرر كي ب محر الله دي الله دون اور باتقون كو اس من

تفسیرالقرآن بالقرآن کا ایک طریقد خاص القرآن ہے اس کی درج ذیل اقسام میں:(۱) مطلق (۲) مقید (۳) امر (۳) نہی۔خاص مقید کی مثال آیت کریمہ: ﴿ اللَّا أَنُ يَتَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوْ حًا ﴾ (الانعام: ۱۵ ) میں 'مَسْفُوْ حًا'' کا لفظ ہے اس لیے کہ آیت کریمہ میں 'دَمَّا'' (خون) کا لفظ مطلق دارد ہوا تھا'' 'مَسْفُوْ حًا'' نے اس کو مقید کر دیا' گویا یہاں خاص مطلق کو خاص مقید پرمحمول کیا گیا ہے۔<sup>(9)</sup>

(٤) تفسير الاجمال بالتفصيل تفير القرآن بالقرآن كى ايك قتم بد ب كدجو چز قرآن ميں ايك جگه مختصر آ كى بخاس كى تفير ان آيات كر ساتھ كى جائے جہاں وہى مضمون تفصيلا وارد ہوا بے مثلاً آ دم وابليس كا

واقعد بعض جگه مختصراً آیا ہے اور دوسری جگد مفصلاً ، یہی حال حضرت موئی عاید اور فرعون کے دافتد کا ہے۔ (<sup>(+)</sup>) (٥) تفسیر القو آن بالاستقوار : تفسیر القرآن بالقرآن کی ایک قسم ہیہ ہے کہ جو چیز بظاہر مختلف نظر آتی ہے اس کو یکچا کر دیا جائے مثلاً تخلیق آ دم کے بارے میں بعض آیا ت میں ذکر کیا کہ ان کو '' تو اب '' (مٹی ) سے پیدا کیا ' بعض میں ' طین '' ( نجیر ) کا ذکر کیا ہے اور بعض میں ' صلصال '' ( کھنکھناتی مٹی ) کا ذکر کیا۔ ان بظاہر مختلف آیات میں جمع ونطبق کی صورت ہیہ ہے کہ ان میں تخلیق آ دم کے مختلف مراحل داد دار کا ذکر کیا گیا ہے جن میں وہ آغاز ہے لے کر نظر دوج تک گز رے۔ (<sup>(۱)</sup>

(٢) تفسير القرآن بالقراء ات: قرآن كانفير قرآن كاذر يعان آيات ب بحى كى جائمتى ب جن مس بعض قراء تول كودومرى قراءتوں پر محمول كياجا سكتا ہے بعض قراء تيں اگر چددومرى آيات سالفاظ كے اعتبار سے مختلف بين ليكن معنى كے اعتبار سے كيسال بين مثلاً حضرت ابن مسعود الله عن كى قراءت ميں '' أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ ذَهَبٍ '' جُرُوش بور قراءت ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّنْ ذُخْوَفٍ ﴾ (الاسراء: ٩٣) كى تشريح ب (١)

ت بعض قراء تیں لفظ ادر معنی دونوں میں مختلف ہوتی ہیں'لیکن ایک قراءت دوسری قراءت کی مراد کو متعین کرتی ہے مثال کے طور پر اللہ تعالٰی کا فرمان ہے: ﴿ فَاسْعَوْ اللّٰی فِاحْدِ اللّٰہِ ﴾ (المحمعة: ٩) اس کی تفسیر دوسری قراءت' فامضوا المی فاکو اللّٰه'' کرتی ہے۔ <sup>(١٣)</sup>

| SP and The              | 1912  | 1 AL       | SP     |          | . 90 |
|-------------------------|-------|------------|--------|----------|------|
| جولائى تاتمبر 2012ء كال | 10100 | <b>(3)</b> | স্থিতি | کمت قرآن |      |

بعض قراءتوں میں کی بیشی کی وجہ سے اختلاف ہوجا تا ہے اور دونوں قراءتوں میں جو بیشی ہوتی ہے۔ وہ کمی والی قراءت کے اجمال کی تفصیل کرتی ہے اس کی مثال وہ قراءت ہے جو حضرت ابن عباس بڑا سے منسوب ہے: ﴿ لَيُسَ عَلَيْكُمْ جُمَاحٌ آنُ تَبْتَعُوْ الْمَصْلًا مِقِنْ ذَيْبَكُمْ ﴾ (البقرة: ۹۸ ۱)'' (اگر ج کے ساتھ ساتھ) تم اپنے ربّ کافضل بھی تلاش کرتے جاوتو اس میں کوئی مضا انتہ نہیں۔' یقراءت قرآن کریم کی موجودہ قراءت کی تفسیر ہے جس میں لفظ 'فی هو اسم الحج '' ڈکر نہیں ہے۔ اس آیت میں زائد فقرہ ہ' نے قراءت قرآن کریم کی موجودہ قراءت کی قد یم عربوں کے جاہلا نہ تصور کو ختم کر دیا ہے' کیوں کہ وہ سفر ج کے دوران کر سے معال کے کام کرنے کو برا قد یم عربوں کے جاہلا نہ تصور کو ختم کر دیا ہے' کیوں کہ وہ سفر ج کے دوران کسب معاش کے لیے کام کرنے کو برا میں اس کا ارتکاب نہ موم تھا۔ قرآن اس خیال کی تر دید کر تا ہے اور انہیں بتا تا ہے کہ ایک مذہوں کا میں کا وی جا اللہ کے قانون کا احترام کو ظار کھتے ہوتے اپنے معاش کے لیے جد وجہد کرتا ہے کہ ایک خدا ہے تا دوں اللہ خلائ

اس قتم کی قراء توں کے بارے میں علماء کے خیالات مختلف میں بعض متاخرین کا کہنا ہے کہ دہ قرآن کی دوسری صورتیں ہیں جب کہ بعض دوسروں کا خیال ہے کہ دہ قرآن کا جز وہیں ہیں ، بلکہ تغییر کے قبیل سے ہیں اور یہی بات صحح لگتی ہے کیوں کہ صحابہ کرام مختلفہ قرآن کریم کی تفسیر کرتے تھے اور قرآنی آیات کے پہلو بہ پہلوتغیر لکھنے کے بھی قائل تھے چنا نچہ امتدا دِ زمانہ کے سب بعض لوگوں نے سمجھ لیا کہ یہ قرآن کی مختلف صورتیں ہیں جو رسول اللہ مظاہر کی متحال ہو کہ اور آپ سے صحابہ کرام مختلفہ نے براہ وراست روایت کی مختلف صورتیں ہیں جو اپنی جگہ مسلم ہے کہ مختلف قراء تیں تفسیر القرآن کے لیے اہم مرجع ہیں۔ اس کی تصدیق حضرت مجاہد میں جو کی ایک روایت سے ہوجاتی ہے جس میں آپتی نے قرمایا: '' اگر میں نے حضرت این عباس طلب سے بہت سے سوالات کرنے سے پہلے حضرت این مسعود طلبی کی قراءت پڑھ لی ہوتی 'تو مجھے ان سے اکثر سوالات پوچھنے کی حاجت مذیر وتی ۔ ' (۵۰)

قراءت کی تغییری حیثیت کومشہور یہودی مستشرق گولڈ زیبر نے بھی تسلیم کیا ہے'اس کا کہنا ہے: ''"نفیبرالقرآن کا اوّلین مرحلہ ادراس کا نقطہ آغاز خود قرآن ہی میں موجود ہے'بالفاظ دیگر ہم قرآن کی مختلف قراءتوں میں اس کی تفسیر کی کوششوں کا پہلا دور ملاحظہ کر کیتے ہیں۔''<sup>(11)</sup> ڈاکٹر غلام احمد تریری مذکورہ عبارت کی مزید توضیح کرتے ہوئے ککھتے ہیں:

<sup>۲۰</sup> قرآن کریم کی بعض متواتر قراءتوں کو بھی مرکز تغییر قرار دیا جا سکتا ہے'اگر چہ غیر متواتر قراءتوں کوقر آن ہونے کی حیثیت حاصل نہیں' تاہم ان کونصوصِ قرآنی کی تفسیر تسلیم کر سکتے ہیں ۔<sup>۱۰(۱۷)</sup>

تَقْعِهِمَا \* ) (البقره: ٢١٩) "(اب نی تلفظ ) وہ آپ سے پوچھتے ہیں شراب اور جوتے کے بارے میں؟ کہے: ان دونوں چیز وں میں بڑی خرابی ہے اگر چہ ان دونوں میں لوگوں کے لیے کچھ منافع بھی ہیں ، مگران کا گناہ ان کے فائد ب یہ شراب کے متعلق پہلاعکم ہے جس میں صرف اظہار نا پند دیدگی کر کے چھوڑ دیا گیا ہے تا کہ ذہن ان کی حرمت قبول کرنے کے لیے تیار ہوجائے۔اس عظم کے آنے کے بعد بعض مسلمانوں نے شراب کوچھوڑ دیا تھا'لیکن بہت ے لوگ بدستورا بے استعال کرتے رہے تھے حتیٰ کہ بعض اوقات نشے کی حالت میں نماز پڑھنے کھڑے ہوجاتے تھے۔اس کے بعدد دسراحکم آگیا: (أَيَا تُنْهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لا تَقُرَبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُمُ سُكْرى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ (النساء: ٤٣) "ا \_ لوگوجوا یمان لائے ہو جب تم فشے کی حالت میں ہوتو نماز کے قریب نہ جاؤ' (نماز اُس دفت پڑھنی چاہیے)جبتم جانو کہ کیا کہدر ب ہو۔" اس آیت میں نشے کی حالت میں نماز پڑھنے کی ممانعت کر دی گئی۔اس کا اثر سے ہوا کہ لوگوں نے اپنے شراب پینے کے اوقات بدل دیے اور ایسے اوقات میں شراب پنی چھوڑ دی جن میں بیا ندیشہ ہوتا کہ کہیں نشہ ہی کی حالت میں نماز کا دفت نہ ہوجائے 'لیکن کچھدت کے بعد قطعی حرمت کا حکم آگیا۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ يَنَايَتُهَا الَّذِيْنَ امْنُوْا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجُسٌ مِّنْ عَمَل الشَّيْظن فَاجْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ، (المائدة) "اب لوگوجوا یمان لائے ہوئی شراب اور جوا اور بیآستان اور یا نے بیسب گندے شیطانی کام ہی ان ے پر ہیز کر ڈامید ہے کہ تمہیں فلاح نصیب ہوگا۔''(<sup>۱۸)</sup> حضرت ابن عمر على كى روايت ب كدرسول التد تلفي في فرمايا: ((لَعَنَ اللَّهُ الْحَمْرَ وَشَارِبَهَا وَسَاقِيْهَا وَبَائِعَهَا وَمُبْتَاعَهَا وَعَاصِرَهَا وَمُعْتَصِرَهَا وَحَامِلُهَا وَالْمَحْمُوْلَةَ إِلَيْهِ)) (١٩) ''اللہ تعالیٰ نے لعنت فرمائی ہے شراب پڑاس کے پینے والے پڑ پلانے والے پڑ فروخت کرنے والے پڑ خرید نے والے پر کشید کرنے والے پر ڈھوکر لے جانے والے پر اور ال شخص پر جس کے لیے ڈھوکر لے حاتی گٹی ہو۔'' قرآن کے ذریعہ قرآن کی تغییر کی تمثیل ان آیات میں بھی ہو یکتی ہے جوزنا کی حرمت اور اس کی سزا کے لیے نازل ہوئی ہیں۔ اسلام نے متعدد آیات داحادیث کے ذریعہ نکاح کی ترغیب دی ہے اور اس کے لیے رائے ہموار کیے ہیں' کیونکہ جنسی خواہشات کی پحیل کامحفوظ ترین طریقہ یہی ہےاور یہی وہ مثالی طریقہ ہے جس ے ایک الی نسل وجود میں آسکتی ہے جس کی تربیت <sup>ن</sup>د کچھ بھال اور گکرانی میں ماں باب دونوں شریک ہوں۔ اس مقصد سے اسلام نے دلوں میں محبت ومودت رحم اور عزت فیس کے جذبات پیدا کیے تاکہ پذسل اس کا سُنات کی جولائى تائمبر 2012م 🔫 🖁 حکمت قرآن 65

تعمیر میں اپنی مطلوبہ ذمہ داریاں یوری کر سکے اور مفوضہ کر دارسرانجام دے سکے۔ چنا نچہ قرآن نکاح کی ترغیب دلاتے ہوئے کہی کہتا ہے کہ بیانبیاءاور مرسلین کی سنت اوران کا طریقہ ہے: ﴿ وَلَقَدْ أَدْسَلْنَا دُسُلًا يِّنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنا لَهُمْ أَزُواجًا وَذُرَّيَّةً ﴾ (الرعد: ٣٨) '' آ ت س يہلي بھى ہم بہت ، رسول بھيج يك بي اوران كو بم نے بیوی بچوں والابن بنایاتھا''۔ پھر قرآن کریم اللہ کے احسانات گناتے ہوئے کہتا ہے: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ آزُوَاجًا وَّجَعَلَ لَكُمْ مِّن آزُوَاجِكُمْ بَنِيْنَ وَحَفَدَةً وَّرَزَقَكُمُ مِنَ الطَّبِيَّبَتِ \* (النحل: ٧٢) ''اوروہ اللہ ہی ہے جس نے تمہارے لیے تمہاری ہم جنس بیویاں بنائیں'اور اسی نے ان بیو یوں تے تمہیں بیٹے اور یوتے عطا کیے اوراچھی اچھی چزیں تنہیں کھانے کودیں۔'' قرآن اللہ تعالیٰ کے اس وعدے کا بھی تذکرہ کرتا ہے کہ وہ نکاح کو مالی آسودگی اور فارغ البالی کا ذریعیہ بنادےگا' نکاح کرنے والے کے مسائل کوحل کردے گا'اورا ہے ایسی قوت عطا کرے گا جس ہے وہ فقر وفاقیہ ے اسباب بیفلیہ حاصل کرنے برقا در ہوجائے گا' چنا نچہ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَٱنْكِحُوا الْأَيَامِي مِنْكُمْ وَالصَّلِحِيْنَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَاِمَآئِكُمْ إِنْ يَكُوْنُوْا فَقَرَآءَ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِه \* وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيهُ ٢٠ (النور) ''اورتم میں سے جولوگ مجرد ہوں اور تمہارے غلاموں اور باندیوں میں سے جوصالح ہوں ان کے نکاح كردو-اكروه غريب مون تواللداي فضل ان كوغى كرد الله بزى وسعت والااورعليم ب-" اس آيت كي تفسير مين مولانا مودودي في تحاج: · جمہور فقہاء نے بیدائے قائم کی ہے کہ اللہ کا بیار شاداس کا م کو واجب نہیں بلکہ مند وب قرار دیتا ہے یعنی اس کا مطلب دراصل بد ہے کد سلمانوں کو عام طور پر بدقکر ہونی چاہے کدان کے معاشرے میں لوگ بن بايد بيد المراي ... (٢٠) ماقبل بیان کردہ آیات سے بیہ بات داضح ہوجاتی ہے کہ اسلام نے نکاح کوفطری جنسی جذبات کو کنٹرول میں رکھنے کا ایک ذریعہ بنایا ہے اس لیے نکاح کے رائے کی تمام رکا دنوں کو دور ہونا جا ہے تا کہ زندگی کی گاڑی این طبعی رفتار سے چکتی رہے کیکن دوسری جانب وہ غیر شادی شدہ لوگوں کو علم دیتا ہے کہ اپنا نکاح ہونے تک عفت ویا کدامنی کی زندگی گزاری۔اللہ تعالیٰ کافرمان ہے: ﴿ وَلَيُسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴿ وَالَّذِينَ يَتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوْهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيْهِمْ خَيْرًا " وَاتُوْهُمْ مِّنْ مَّال اللهِ الَّذِي اتْلَكُمْ (النور:٣٣) "اورجولوگ فکان کا موقع ند یا کی انہیں جا ہے کہ عفت مآبی اختیار کریں یہاں تک کداللد تعالی این فضل ۔ ان کونی کرد ۔ ۔ اور تمہار ے ملوکوں میں ۔ جو مکا تبت کی درخواست کریں ان ے مکا تبت کرلوا گر تمہیں معلوم ہوکدان کے اندر بھلائی بے اوران کواس مال میں ہے دوجواللہ نے تمہیں دیا ہے۔'' جولائي تائمبر 2012 م 🔫 🖁 حکمت قرآن 60

\*\*

بقيد مضامين قرآن

\*

موجودہ درسی کتابوں کے نقائص

ذاكثر محمدر فيع الدين

جارے موجودہ نظام تعلیم میں سائنسی علوم لیعنی طبیعیاتی ' حیاتیاتی اور نفسیاتی علوم کی دری کتابیں ناقص میں اور ہمارتے تعلیم یافتہ نوجوا نوں کی ذہنی نشو دنما کو نقصان پہنچا رہی میں۔اس کی دجہ سہ ہے کہ یہ کتابیں ایسے مغربی مصنفین کی کصی ہوئی ہیں جن کا نقطہ نظر کا نئات اور انسان اور علم اور تعلیم کے متعلق' کم از کم جہاں تک ان کتابوں کی تالیف د تصنیف کا تعلق ہے درست نہیں۔ہم نے ان کتابوں کو سوچے سمجھے بغیر مغرب کی کورانہ تقلید کرتے ہوتے اور ہریات میں ان کی فوقیت کے دام میں میتلا ہو کراپنے ہاں یا فذ کر رکھا ہے۔

مثلًا يهلِ طبيعيا تي علوم کې دري کتابوں کو ليچے۔ان علوم میں فزکس کیمسٹری اوراسٹرا نومی وغیرہ شامل ہیں اوران سب کے لیے طبیعیات یا فزکس کا مختصر نام بھی استعمال کیا جاتا ہے۔ ان علوم کی درس کتابوں میں سب سے برالقص بد ب كدان كا مواداس غلطمفروضه يا عقيده يبنى ب كمصدافت صرف وبى ب ج بهم براو راست ایے حوال خسدے دریافت کر کتے ہوں۔ جو چیز ہم اپنے حوال خسدے دریافت نہیں کر کتے وہ یا تو موجود ہی نہیں یا پھرا گرموجود ہےتواہے ہم جان نہیں سکتے کلہٰ اوہ معدوم کے کھم میں ہے۔ خلاہر ہے کہ اس مفروضہ میں خدا اورخودی اوران کی صفات کا انکار شامل ہے۔لیکن اس مفروضہ کے غلط ہونے کی دلیل اس سے بڑھ کر اور کیا ہوگی کہ بیخودا پنی تر دیدکرتا ہے۔اگر بیہ مفروضہ فی الواقع صحیح ہےادر سچائی پر پنی ہے تو ہم اسے ایک صداقت قرار نہیں دے سکتے' کیونکہ اس مفروضہ کوکسی مخص نے براہ راست حواس خسبہ سے دریافت نہیں کیا' بلکہ سیا کی عقیدہ یا مفروضه ہے اور بیہ مفروضہ اپنی تر دیدخود کر دیتا ہے۔مغرب کے علما عِطبیعیات اس مفروضہ سے بیہ نتیجہ نکالتے ہیں كە طبيعيات كوكسى ايسے عقيدہ بر آغاز نبيس كرنا جاہے جو سائنسى طريقوں سے يعنى براہ راست حواس خسبہ كے مشاہدہ سے ثابت شدہ نہ ہو لیکن ان کا بیاصول خود ایک عقیدہ ہے جو سائنس کے طریقوں سے ثابت شدہ نہیں ادراس کی وجہ مدے کدان کاعقیدہ پہلے موجود ہوتا ہے اور ان کی سائنسی تحقیق بعد میں پیدا ہوتی ہے۔لہٰذاان کی سائنسى تحقيق اس عقيده كوثابت نبيس كرتى 'بلكهان كابيعقيده ان كى سائنسى تحقيق كي تشكيل كرتا ہے۔ اس طرح ۔ جب مغربي مفكر مابعد الطبيعيات ايني سائنسي تحقيق كواس عقيده سے شروع كرتا ہے كد سائنسي تحقيق كوكسى عقيدہ سے شروع نہیں ہونا جا ہے تو وہ اپنی تر دید خود کرتا ہے اور اس بات کا ثبوت بھی بہم پہنچا تا ہے کہ جس عقیدہ ہے وہ اپن سائنس شروع کرتا ہے وہ غلط ہی نہیں بلکہ نامکن بھی ہے جس کا نتیجہ یہ ہے کہ مغربی سائنس دان اپنی سائنس کو ایک عقیدہ ہے بی شروع کرتا ہے کیکن آخر مغرب کے سائنس دان ہد کہنے کے باوجود کہ سائنس کو کسی عقیدہ سے آ غازنہیں کرنا چاہیےاں بات برمجبور کیوں ہیں کہایتی سائنس کا آغازا یک عقیدہ ہے کریں؟اس کی وجہ پیہ ہے کہ جرائى تائمبر 2012م 🔫 🖁 حکمت قرآن 🕞 🗫 70

انسان فقط محبت كاايك جذبه بحادر محبت كسى مقصود بإمطلوب كحمده باحسين موف كحقيده كاددسرانام ب البذابير ممکن ہی نہیں کہ انسان کا کوئی فعل ایسابھی ہوجو کسی عقیدہ پر پنی نہ ہو۔ مثلاً ہر فعل سے پہلے اس کا فاعل پی عقیدہ رکھتا ہے کہ اس کا میضل فلال مقصد کو حاصل کرے گا اور اس کو انجام دینے کا فلال طریقہ عمدہ اور حسین ہے۔ اور میعقیدہ اگرچہ معمولی سانظر آتا ہے لیکن آخر کارحقیقت کا مُنات کے کسی تصورے پاکسی نظریدِ زندگی ہے ماخوذ ہوتا ہے۔ سائنسى تحقيق بھى چونكدا يك انسانى فعل ب دەاس كلىيە ب مشتقى نېيىن ادرمكن نېيىن كددەاس عقيدہ ت آغاز ندكر ... یہاں بیہ سوال کیا جائے گا کہ مغربی ماہرین طبیعیات کا بدمفرد ضد کہ صداقت وہی ہے جس کا مشاہدہ ہم براہ راست حواس خسبہ ہے کرتے ہیں'اگر سائنسی طریقوں ہے ثابت شدہ نہیں تو پھراس کی عقلی ادرعلمی بنیا د کیا باورائ س بنا پر سائنس تحقیق کارا ہنما عقیدہ بنادیا گیا ہے؟ جرانی کی بات تو یہی ہے کہ اس کی عقلی اور علمی بنیاد کوئی نہیں اور پھربھی مغرب کے ماہرین طبیعیات نے اے طبیعیات کی علمی اور عقلی جتجو کی راہنمائی کرنے والے ایک عقیدہ کا مقام دے دیا ہے۔ بیرمفروضہ دراصل بعض لوگوں کے گھ جوڑ کا باہمی سجھو تہ تھا جو مذہب عیسائیت کی ضرورتوں اور مصلحت اور سیاست کے بعض تقاضوں کی بنا پڑھل میں لایا گیا تھا اور اس کا مقصد سوائے اس کے اور کچھنہیں تھا کہ سائنس اور سائنس دانوں کوکلیسا سے بچانے کے لیے بعض بہانوں سے خدا کے عقیدہ کوجو یہلے سائنس میں موجود تھا' سائنس سے خارج کردیا جائے۔مغرب کے علمی حلقوں میں بھی اب یہ بات تشلیم کی جاتی ہے کہ وہ لوگ جنہوں نے سائنس کا مخصوص طریق تحقیق ایجاد کیا تھا اور سائنس علوم کی بنیا درکھی تھی وہ اسپین کے مسلمان تصادر بدلوگ سائنس کے موجداس کیے بنے تھے کہ ان کے لیے قرآن حکیم کا ارشادتھا کہ مظاہر قدرت کا مشاہدہ کر کے خدا کو پیچانو! چنا نچہ انہوں نے خدا کی معرفت کی جنتو میں مظاہر قدرت کا مشاہدہ ادر مطالعہ کیا ادران ے جونتائج حاصل کیے ان کوضبط تحریر میں لائے۔ آج ہم ای تشم کے نتائج کوسائنس کا نام دیتے ہیں۔ چنا نجہ دنیا کے ان پہلے سائنس دانوں کی سائنس خدا کے عقیدہ ہے پیدا ہوئی تھی الہذا خدا کا عقیدہ اس کا مدار ومحورتھا۔ لیکن جب ہیانوی مسلمانوں کے حالات نے پلٹا کھایا اور وہ ایپین سے نگلنے پر مجبور ہوئے تو سائنس ان لوگوں کے ہاتھ آئی جو پولوسیت (Paulism) یا جدید عیسائیت کے پیرو تھے۔ ان لوگوں کاعقیدہ بیتھا کہ دین اور دنیا الگ الگ چزیں میں۔ دین یاک اور مقدس ہے اور دنیا نایاک اور غیر مقدس۔ لہٰذا سائنس جو دنیا بے تعلق رکھتی ہے دین ہے الگ راستہ نکالتی ہے اور دین کوخراب کرتی ہے۔ لہذا اہل کلیسانے سائنس اور سائنس دانوں کے خلاف مخالفت کا ایک طوفان بریا کردیا اور سائنس دانوں نے اپنا بچاؤای میں سمجھا کہ سائنس سے خدا کاعقیدہ نکال کراس کوا یک خالص دنیاوی اور پلید شم کی کارروائی کا درجہ دے دیں تو پھراس کے خلاف کلیسا کو شکایت کا موقع نہیں رہے گا۔ ای اثنامیں کلیساادر ریاست کے افتراق نے اے ایک شدید سیاس ضرورت بنا دیا' کیونکہ ممکن نہیں تھا کہ یوپ کے اثر ونفوذ کوسائنسی علوم اور کمننب کے چور درواز ہ سے داخل ہوکر با دشاہ کے کام میں دخل انداز ہونے کی ا جازت دی جاتی ۔ نتیجہ مدہوا کہ یورپ کی دری کتا ہوں سے خدا کا عقیدہ خارج کردیا گیا۔ سائنس کی بے خدائیت کواکی علمی رواج اور فیشن کی شکل دینے کا نتیجہ رہ ہوا کہ یورپ کے سائنس دانوں اور فلسفیوں نے نادانسته اور غیر شعوری طور پراپنے استدلال پر جبر کرنا شروع کر دیا اور قدرتی بے ساختہ اور معقول استدلال کے جولائى تاتمبر 2012 -🔫 🖁 حکمت قرآن 🚽 71

جس راسته پرانہیں خدا کا تصور دور سے سامنے نظر آتا دہ اپنے استد لال کو ہز دراس راستہ ہے ہٹا کرایک ادر راستہ پرڈال دیتے تا کہ خدا کا تصور راستہ میں آنے نہ پائے۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ جب انیسویں صدی کے نظریہ مادیت اور ڈارون کے نظریرارتقاءا یے سائنسی نظریات سائنس کی بے خدائیت کے رواج کے مطابق ڈھلنے لگے تولوگ رفتہ رفته بھول گئے کہ بیرداج ایک مذہبی عقیدہ پرادرایک مصلحت ادر ساسی ضرورت پرینی ہے ادراس کی عقلی ادرعلمی بنیاد کوئی نہیں اور غلطی سے پر بچھنے لگے کہ بیر سائنس ہی کی ایک ضرورت ہے اور آج تک ایسا ہی سمجھا جاتا ہے اگر چدانیسویں صدی کی مادیت اور ڈارون کے میکائلی نظریۂ ارتقا کوبھی اب مے حقائق نے روند ڈالا ہے۔اگر حتی صداقت کا مفروضه مغربی سائنسدانوں کا کوئی علمی اصول ہوتا اور محض خدا کے عقیدہ کے خلاف ان کے گھ جوڑ كانتيجه نه ہوتا تو وہ ہر غیر حتى صداقت كومستر دكر ديتے 'ليكن وہ اس اصول كوكام ميں لا كرصرف خدا ہى كے تصور كو رد کرتے ہیں اور باقی ہر صدافت کو جو ثابت ہو سکے خواہ وہ براہ راست مشاہدہ میں آئے یا نہ آئے خبول کرتے ہیں اور اس طرح سے ثابت کرتے ہیں کہ ان کا میہ مفروضہ غلط ہے۔صداقت وہی نہیں جے ہم براہ راست اپنے مشاہدہ ہے معلوم کریں بلکہ وہ بھی ہے جسے ہم براہ راست مشاہدہ ہے تو معلوم نہ کر سکیں لیکن اس کے اثر ات اور نتائج كوبراوراست مشاہدہ سے معلوم كرسكيں۔ اس كى مثال ايٹم بے۔ ايٹم كاجس قدرعلم سائتندانوں كوآج تك حاصل ہوا ہے وہ اس کے براہ راست مشاہدہ پرنہیں بلکہ اس کے آثار ونتائج کے مشاہدہ پراپنا دار و مدارر کھتا ہے۔ خدا کا وجود بھی ایک ایس ہی حقیقت ہے جس کاعلم ہم اس کے براہ راست مشاہدہ سے حاصل نہیں کرتے بلکہ مظاہر قدرت کی صورت میں اس کے آثار ونتائج کے مشاہدہ ہے حاصل کرتے ہیں۔ اگر مغرب کے سائنس دان ايم بحاة ثارونتائج كمشابده سايم كوايك سائنسى حقيقت سجحت بي تو مظامر قدرت من خداكمة ثارونتائج ك مشاہدہ ہےخداکوایک سائنسی حقیقت کیوں نہیں بچھتے ؟ اس کی وجہ سائنس کی بےخدائیت کا دہی پرانا نامعقول رداج ' خدا کے تصورے دہی پرانا ڈراوراس کے خلاف وہی پرانا تعصب ہے جو کلیسا کی سائنس دشمنی سے پیدا ہوا تھا۔ جس چز نے طبیعیات کے علم کومکن بنایا ہے وہ سے کہ طبیعیاتی مظاہر قدرت میں ایک نظم یا (order) پایا جاتا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ نظم ایک ایٹم میں ایک سالمہ میں ایک کرشل میں برف کے ایک گالہ میں نظام شمسی میں ' بلكه ہر ماد ي مظہر قدرت ميں موجود ب اور يظم اس قدر جحا تلاب كر ہم اے ہميشہ رياضياتي اعداد ورموز ميں بیان کر سکتے ہیں۔اس کنگری کی بڑھتی ہوئی رفتار بھی جوایک او نیچ مکان کی چھت سے پنچ گرائی گئی ہواورلو ہے کی اس سلاخ کی بردھتی ہوئی طوالت بھی جے گرم کیا جار ہا ہور یاضیات کے ایے اٹل تو انین سے مطابقت رکھتی ہے جو کا سُنات میں اس دقت بھی اپنا کام کرر ہے تھے جب ہنوز دنیا میں کوئی ریاضیات جانے والا بلکہ کوئی انسان ادرکوئی منتقس بھی موجود نہ تھا۔ ان قوانین کوکس ذہن نے سوچا تھا؟ جد پد طبیعیات کی تحقیق کے مطابق مادہ فنا ہوجاتا ہےاور اگر کا ئنات کو برقر ارر کھتے ہوئے اے رفتہ رفتہ کا ئنات ے نکال دیا جائے تو مادی مظاہر قدرت کے اندر جو چیز باقی رہ جائے گی وہ کچھ خیالی ڈھانچے اور کچھ ریاضیاتی نسبتیں ہوں گی۔اس کا مطلب ہیہ ہے کہ اس لاز وال ادراٹل ریاضیاتی نظم کوسو چنے والا ذہن ہی مادی مظاہر قدرت کی بنیا دی حقیقت ہے۔اگران میں بیہ نظم موجود نه ہوتا یا زمان ومکان کے لحاظ ہے وہ ہر دفت اور ہر جگہ سلسل اور بکساں نہ ہوتا توطبیعیات کی سائنس

جرالانى تائتبر 2012 م

🔫 🖁 حکمت قرآن

ممکن نہ ہوتی۔ ماہر طبیعیات کا کام یہی ہے کہ وہ ان مظاہر قدرت میں نظم دریافت کرنے کی کوشش کرتا ہے اور جب کسی مظہر قدرت میں پیظم دریافت کر لیتا ہے تو سمجھتا ہے کہ اس کی سائنس ایک قدم اور آ گے بڑھ گئی ہے اور جب دریافت نہیں کر سکتا تو سمجھتا ہے کہ ابھی اس کی سائنس اس سمت میں ترقی نہیں کر کتی۔

لیکن یہ بات بالکل ظاہر ہے کہ قدرت میں نظم کی موجودگی کسی دارائے علم وحکمت اور اختیار وقدرت رکھنے والے ذہن یا شخصیت کی تخلیقی کارروائی کی معتبر علامت ہے۔ اگر کمی کی پچھ دانے سرٹ پر بکھر ہے ہوتے ہوں تو آپ کہ یکیں گے کہ شاید وہ سرٹ پر جانے والے کسی چھکڑ ہے۔ اتفا قا گر گئے ہیں۔ لیکن اگروبی دانے ایک با قاعدہ ہشت پہلوریاضاتی شکل میں آ راستہ ہوں تو آپ فوراً کہیں گے کہ یہ کسی ایے ذہن کی تخلیق ہے جو ریاضیاتی انداز میں سوچ سکتا ہے اور حسن اور کمال کا ذوق رکھتا ہے۔ اسی طرح اگر آپ کسی ایے جنگل میں جارہے ہوں جس کے متعلق سہ بات مشہور ہو کہ اس کی کہ وقد رکھتا ہے۔ اسی طرح اگر آپ کسی ایے جنگل میں خوبصورت جمون پر کی سوچ سکتا ہے اور حسن اور کمال کا ذوق رکھتا ہے۔ اسی طرح اگر آپ کسی ایے جنگل میں خوبصورت جمون پر کی سات ہے ہو ہو ہو کہ اس میں آ ج تک کسی انسان نے قدم نہیں رکھا اور آپ اچا تک کسی میں از میں انہ اور آپ کہ میں ہو ہو ہو کہ ہوں ہو کہ ہوں ہو کہ ہوں تو آپ فورا کہیں ہوں تو آپ فورا کہیں جارہے ہوں جس کے متعلق سہ بات مشہور ہو کہ اس میں آ ج تک کسی انسان نے قدم نہیں رکھا اور آپ اچا تک کسی خوبصورت جمون پر میں آ نظیں جس کے حسی میزہ اور پھولوں کی کیا ریاں بھی ہوں تو آپ فورا کہیں

مظاہر قدرت سے بھی زیادہ وضاحت کے ساتھ موجود ہیں۔ ایک سیل (cell) یا خلید تھم اور مقصدیت کا جرت انگیز شاہکار ہے۔ ای طرح ایک زندہ جسم حیوانی اوراس کا ہر عضو صرف آئلھا ورکان کی تخلیق میں علم ، جر کے محمت قد آن کی تحکی ہے کہ معلی ہے تک محکل جو ان یا تر 2012 میں تعلیم محکل ہوائی تا تبر 2012 میں تعلیم ،

حکمت اور قدرت کے جو کمالات بروئے کار آتے ہیں ان پر ایک بڑی کتاب ککھی جائتی ہے۔ ایک زندہ جسم حیوانی کے اندرونی حیاتیاتی وظائف مثلاً عمل انہضام اور اس کی حیاتیاتی کیمیا' حیاتین اور ذیاقین کی تیاری' دوران خون ٔ سانس کی آ مدورفت ٔ تناسل ایک خاص طے شدہ جسمانی شکل کی جانب حیوان کی خود کا راندنشو دنما ٔ اس کے اعصاب کے رئیسہ کا خود کا رانی ممل ُ زخوں کا خود بخو دبھرنا اور بہاریوں کے خلاف صحت بحال کرنے والاخود بخو دظهور يذير بوبن والاردعمل ان ميں سے ہر دخليفه ثابت كرتا ہے كہ حيوان كى پيدائش اورنشو دنما ايك ايسے ذہن کے قادراندا در حکیماند تصرف میں ہے جوخود حیوان کا ذہن نہیں کہذا حیا تیات کی دری کتابوں کا موادیھی بد سوال پیدا کرتا ہے کہ بیذ ہن س کا ہے؟ اور اس سوال کاعقلی اور علمی جواب بھی یہی ہے کہ کسی قاد رِمطلق خالق کا سّات کا ا لیکن پہاں مغرب کا دری کتاب لکھنے والا چر اس سوال کے جواب میں خاموش رہتا ہے۔ وہ یا تو حیا تاتی مظاہر قدرت میں نظم ادر مقصد کی موجودگی بالکل تشلیم ہی نہیں کرتا یا اگر تشلیم کرتا ہے تو اس طرح ہے کہ کسی خالق کا ئتات کا تصوراس کی دری کتاب میں راہ نہ یا سکے۔ بیتیجہ پیہ ہے کہ وہ ارتقاء کوجو خالق کا ئتات کی عالمگیرر بوہیت کا ایک شاندارادریقین افروز مظہر ب قدرت کی بے جان اور بے مقصد میکانکی قو توں کی اند صادھند کارروائی کا ا تفاقی نتیجہ قرار دیتا ہے۔ اگراس کی بات کو صحیح مانا جائے توبیہ بھی طالب علم کو ماننا پڑتا ہے کہ اگر قدرت کی یہی ب بصرقو تیں کسی اور طرح سے کام کرنے لگ جائیں تو ممکن ہے کہ آج جوانسان ہے وہ انسان نہ ہوتا بلکہ گندگ میں رینگنے والاکوئی کریہ المنظر کیٹر اہوتا۔ ہمیں جا ہے کہ ہم حیاتیاتی علوم کی درسی کتابوں کوخود نے سرے سے اس طرح لکھیں کہ حیاتیاتی مظاہر قدرت کے اندرنظم اور مقصد کی تشریح کرتے ہوئے اسے خدا کی تخلیقی کارروائی کا متیجہ قرار دیں اوراییا کرنے کے لیے ہرموقعہ ہے جو دری کتاب کے مضمون کے اندر پیدا ہوؤ فائد ہ اٹھا کیں ۔

نفسياتى ياانسانى علوم ميں مغرب سے مانگى ہوئى درى كتابوں بے نقائص اور بھى زيادہ نماياں اور افسوسناك ميں - ان ميں وہ تما معلوم شامل ہيں جوانسان كے انفرادى اور اجتماعى اعمال كى حقيقت سے بحث كرتے ہيں مثلاً فلسفة سياست فلسفة اخلاق فلسفة اقتصاديات فلسفة تقانون فلسفة تعليم فلسفة ہنز فلسفة تاريخ نفسيات فرد اور نفسيات جماعت وغيرہ - ان كونفسياتى علوم اس ليے كہا جاتا ہے كہ سيانسانى اعمال كے علوم ہيں اور انسانى اعمال كى

ہے۔ ہم علم نفیات ، علم اقتصادیات ، علم سیاسیات ، قانون ، معاشرت اور اس کے علاوہ اور بہت ے فرضی علوم کا ذکر کرتے رہتے ہیں کیکن سیدھی سادی حقیقت ہیہ ہے کہ بیتمام دکش نام فقط ہمار علم کے خلاؤں کا اظہار کرتے ہیں۔ وہ فقط ان کے وسیح وعریض بے آباد صحراؤں کی واضح نشاندہی کرتے ہیں جن کی سیاحت ابھی تک نہیں کی گئی۔ لیکن سی صحراوہ ہیں کہ اگر ہماری تہذیب نے زندہ رہنا ہے تو ہمیں ان کو کی قاعدے کے تحت لا نا ہی پڑے گا۔ میر الدٌ عا ہے کہ اپنی تہذیب نے کے توازن کو ، حال کر نے کے لیے ہمیں ان ان کی فطرت اور سوسائٹی کی زندگی کاعلم ( منظم کیا ہوا کے توازن کو ، حال کر نے کے لیے ہمیں ان ان کی فطرت اور سوسائٹی کی زندگی کاعلم ( منظم کیا ہوا ہوازن کو ، حال کر نے کے لیے ہمیں ان ان کی فطرت اور سوسائٹی کی زندگی کاعلم ( منظم کیا ہوا کے ساتھ تر تی ہوا ملم یا سائن علم ) اس سے بہت زیادہ در کا رہے جو ہمیں اب تک حاصل ہوا ہے۔ خطرناک ہون وہ ایک ہی طریق کا رجس سے ہم اپنی تہذیب کو موجودہ غیر بقینی اوردن بدن زیادہ کے ساتھ ترتی دے کر فطرت انسانی اور اس کی فعلیتوں کرچ چکی کے علوم کو پوری کوش نورت آ تی تی شدید ہے کہ پہلے کمیں نیٹوں کے تھا ہوں ترین این اور اجتما کی علوم کو پوری کوش خطرناک ہون آتی شدید ہے کہ پہلے کہ میں نیٹوں ہو تھی تو تھی ہوتا تھیں ہو ہے کہ میں اپنا نور این کوش مزورت آ تی تائی شدید ہے کہ پہلے کہ می نیٹوں ہو تو کی تعلی کو موجودہ نو کو کرم پڑی کے کی علوم کو پوری کوش میں از اور اجتما کی علوم کی بنیا دور یا فت کر نے اور ان کے طریق تر تیب ویڈ وین کو کر ہم پہنچا نے کی میں طرورت آ تی تائی شدید ہے کہ پہلے کہ میں نیٹوں ہی تو پڑی میں ڈیلیٹر ہوتا تو کیا کر تا ۔... میں ہر میں از اور اجتما کی علوم کی تعلی دور یا فت کر نے اور کا کہ اگر میں ڈکلیٹر ہوتا تو کیا کر تا ۔... میں ہر میں طرورت آ تی تائی شدید ہے کہ پہلے کہ میں کہ میں دوں کر تی ہو محکم نظر نظر در اور تی کو ہم پڑی ہو کی کوش میں طرورت آ تی تائی شدید ہے کہ پہلے کو اور کی کہ اگر میں ڈکلیٹر ہوتا تو کیا کر تا ۔... میں ہر میں طرورت آ تی تائی شدی تر کی تو تو کر کی کہ میں کر تی ہو ہو کو کی کی کو ہو ہو ہو کو ہو ہو ہو ہو ہو تا تو کی کر ہو ہو ہو ہو تا تو کی کر ہو ہو ہو کو ہو ہو ہو ہو تا تو کی ہو ہ کی کر ہی ہو کہ ہو ہو ہو کو کو کو ہو تا ہو کر تا کہ میں دو تا توں

تحکمائے مغرب اس بات کو شلیم کرتے ہیں کہ انسان کی فطری خواہ شات میں ہے ایک خواہ ش ایسی ہے جو اس کے تمام اعمال کی قوت محرکہ ہے ، جو اس کی دوسری تمام خواہ شات پر اور تمام اعمال پر حکمران ہے۔ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ انسان کے تمام سیاسی اخلاقی 'اقتصادی علمیٰ فنیٰ قانونی ، جنگی اعمال اس خواہ ش کے مظاہر ہیں اور جب تک ہم اس خواہ ش کو نہ جانیں ہم ان اعمال میں سے کسی عمل کو نہ بچھ سکتے ہیں اور نہ اس کا کوئی فلسفہ کھ سکتے ہیں۔ افسوں ہے کہ مغرب کے حکماء نے آج تک ان اعمال کے جوفلسفے لکھے ہیں وہ انسان کی اس خواہ ش کو چانے کے بغیر لکھے ہیں جو اس کے اعمال کی قوت محرکہ ہے۔ لہٰذا اگر ہی فلسفے خودان کو مطمئن نہ کر سکیں اور ان کے اسے خیال کے مطابق بے روط خیالات کے پلند بروں تو اس میں تبحب کی بات کوئی نہیں۔

مغرب کے حکماء کی لگاہ ابھی تک اس حقیقت پر نہیں پڑی کہ انسان کے اعمال کی قوت محرکہ نصب العین کی محبت ہے جو فقط خدا کے نصب العین سے عکمل اور مستقل طور پر مطمئن ہوتی ہے اور اس کی دجہ ہیے ہے کہ صی صداقت کا مفر د ضہ ان کی آڑے آتا ہے اور وہ کی ایک صدافت کو شلیم کرنے کے لیے تیار نہیں جس کا متیجہ بیہ ہو کہ وہ خدا کے تصور کو علم کے اندر لانے پر مجبودہ وجا میں لیکن ہمیں کون سی چیز ما فع ہے کہ ہم ان انسانی اور اجتماعی علوم کی دری کتابوں کو اس حقیقت کی روشنی میں سنتے سرے سے کھیں کہ خدا کی محبت انسان کے اعمال کی اصلی قوت محرکہ ہے اور جب ایک انسان خدا کو نہ جا متایا نہ بھتا ہوتو دہ اپنے اس جذبہ یک مند کی محبت انسان کے اعمال کی اصلی قوت محرکہ ہے اور اس کی طرف خدا کی صفات منسوب کرتا ہے تا کہ اپنی علی کو کہ مل شرفی کی علوا صف تا ہے کہ تھا ہے کہ تھا ہے کہ کہ ان انسان کے اعمال کی اصلی قوت محرکہ ہے اور اس کی طرف خدا کی صفات منسوب کرتا ہے تا کہ اپنی خلطی کو کہ کی کو کہ کی علوا صف کہ محبت ہے کہ تا ہے اور

| جولائي تائتر 2012 م | Ø | 🔫 🖁 حکمت قرآن 🖥 |
|---------------------|---|-----------------|
|---------------------|---|-----------------|

# كتاب نُما

تعارف وتبصره تبمره نگار: پروفیسر محریونس جنجوعه (1)

U

نام مجلّه : ما منامه ُ الحیات ' کا خصوصی شاره (داعی قرآن ٔ داعی خلافت ڈاکٹر اسرار احد نمبر) مخامت : 432 صفحات کی قیت: 100 روپیہ سلنے کا چھ : مکتبہ الحیات کہ پنہ چوک گاؤ کدل سری گُڑ کشمیر

''الحیات' سری نگر ( کشمیر ) سے نطلنہ والا معروف دینی جریدہ ہے۔ زیر تبصرہ اس کا خصوصی شارہ ہے جے ''دائی قرآن ودائی خلافت ۔ ڈاکٹر اسراراحد نمبر' کا عنوان دیا گیا ہے۔ ڈاکٹر صاحب ایک عظیم اسلامی شخصیت تھے۔ اللہ تعالیٰ نے جہاں انہیں فہم قرآن کی صلاحیت سے تو از اتھا وہاں ان کو گفتگو کا سلیقہ بھی ارز اں کیا تھا۔ ان کی گفتگو میں حددرجہ تاثیر ہوتی تھی۔ وہ اپنا مدعا بیان کرنے کے لیے موز وں ترین الفاظ استعال کرتے تھے۔ قرآن کے ساتھ ان کو والہا نہ لگا و تھا' تاہم وہ اس معاط میں کسر نفسی سے کام لیتے ہوئے مفتر قرآن ہونے کے مدعی نہ تھے۔ قرآنی نعلیمات سے ماخوذ ڈاکٹر صاحب کے قکر وعمل اور اخلاص سے متاثر ہونے والے لوگ ان کے مثن میں ان کے دست وباز وین گئے۔ ڈاکٹر صاحب کے قکر وعمل اور اخلاص سے متاثر ہونے والے لوگ یتھ تحاف و یعید سے ( ق) چنا پڑی اور اس محاط میں کسر نفسی سے کام پڑی ہو کے مفتر قرآن ہونے ان کے مثن میں ان کے دست وباز وین گئے۔ ڈاکٹر صاحب کے قکر وعمل اور اخلاص سے متاثر ہونے والے لوگ میں ان کے مشن میں ان کے دست وباز وین گئے۔ ڈاکٹر صاحب کے قکر وعمل اور اخلاص سے متاثر ہونے والے لوگ میں لوگ ان کے ساتھی بنے گئر اور اس میں میں میں آگیا۔

ڈاکٹر صاحب ۱/۱۱ور ۱/۱۷ پریل ۲۰۱۰ء کی درمیانی شب انتقال کر گئے۔ان کی وفات کی خبر آنافاناً دنیا کے گوشے گوشے میں پنچ گئی۔اخبارات در سائل میں ڈاکٹر صاحب کی دینی اور ملی خدمات پرلوگوں نے انہیں خراج تحسین پیش کیا۔

''الحیات'' کا زیر تبصرہ شارہ ان ہی تحریروں کا ایک خوبصورت مرقع ہے۔ بیتحرین مختلف عنوانات کے تحت ابواب میں تقسیم کر دی گئی ہیں۔ لکھنے والوں میں زندگی کے تمام شعبوں سے تعلق رکھنے والے معروف اور غیر معروف افراد شامل ہیں۔

ماہنامہ''الحیات'' کی بیذ صوصی اشاعت ادارہ الحیات کے کار کنان کی اسلام اور نظامِ اسلام کے ساتھ خصوصی لگاؤ کا مظہر ہے۔اس کاوش پرادارہ الحیات تحسین وآ فرین کامستحق ہے۔

کمت قرآن جر الألى تاتمبر 2012 م 76

نام كتاب : قرآن ظيم اور بم مصنف : ڈاکٹر اسراراحد خامت : ۴۹ صفحات، قیمت: اشاعت خاص (مجلد) 400 روبے اشاعت عام (پیر بیک) 250 روپ ناشر: مكتبه خدام القرآ ن 36 كُ ما دُل ثاؤن لا بور مؤسس مركزي الجمن خدام القرآن لا بور ڈاكٹر اسرار احد مينيد كسى تعارف ك محتاج نہيں ۔ اللہ تعالى نے انہیں گفتگو کا سلقہ عطا کیا تھا'اس خدادادصلاحیت کوانہوں نے بھر پوراستعال کیا۔ قرآن تحیم کے ساتھ انہیں گہری وابستگی تھی۔طالب علمی کے دورے ہی انہوں نے درس قرآن کا آغاز کر دیا تھا۔ان کا درس کمال کی جامعیت رکھتا تھا۔ چنانچدان کے دروں کو حددرجہ پذیر ائی حاصل ہوئی۔ دہجس موضوع پر بھی خطاب کرتے اس کاحق ادا کر دیتے۔ ڈاکٹر صاحب کے خطابات کا مرکز دمحور قرآن ہی ہوتا تھا۔ مختلف موضوعات پر اُن کے خطابات آ ڈیو/دیڈیویسٹ پرموجود ہیں جو چھوٹے بڑے کتابچوں کی صورت میں شائع ہو چکے ہیں۔ ز پر تبجرہ کتاب میں ڈاکٹر صاحب کے آٹھ ہردلعزیز مقالات کو یکجا کردیا گیا ہے۔ بیہ مقالات خصوصی طور یر قرآن علیم سے متعلق ہیں۔ ان مقالات کے قاری کو قرآن علیم کی تعلیمات سے نہ صرف گہری واقفیت ہوجائے گی بلکی کا داعیہ بھی پیدا ہوگا۔ کتاب میں شامل مقالات کے عنوانات اس طرح ہیں: دنیا کی عظیم ترین نعمت — قرآن حکیم (٢) عظمت قرآن بزبان قرآن وصاحب قرآن (۳) قرآن حکیم کی قوت تسخیر (٣) تعارف قرآن مع عظمت قرآن (۵) قرآن اورامن عالم (٢) مسلمانوں يرقرآن مجيد تے حقوق (2) انفرادی نجات اوراجتماعی فلاح کے لیے قرآن کالاتح مل (٨) جہاد بالقرآن اوراس کے پانچ محاذ کتابوں اور کتابچوں کی صورت میں بید مقالات ہزاروں کی تعداد میں شائع ہوکر دنیا کے کونے کونے میں پہنچ کے ہیں۔ بعض کتابج تو اس قدر مقبول ہوئے کہ کئی زبانوں میں ان کے ترجے ہو چکے ہیں اور لاکھوں لوگ ان ہے ہدایت پاب ہوئے ہیں۔قرآن تحکیم اسلامی تعلیمات کا اولین سرچشہ ہے۔ اس لیے ہرمسلمان کے لیے ناگزیر ہے کہ دہ قرآن کریم کافنہم حاصل کرے۔ زیرنظر کتاب'' قرآن حکیم ادرہم''اس مقصد کو یورا کرنے کا ہم ذریعہ ثابت ہوگی۔ \*\* 餐 🖁 حکمت قرآن 层 جر الألى تاتمبر 2012 م 77



### THE PROCESS OF CREATION A QUR`ANIC PERSPECTIVE (4)\*

### Original Text in Urdu by Dr. Israr Ahmad Rendered into English by Dr. Absar Ahmad

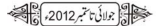
#### THE INTELLECTUAL & SOCIAL EVOLUTION OF HUMANITY

According to a published paper of Dr. Rafi-ud-Din, referred to earlier in this monograph, the period from the creation of Adam down to the present day can be taken generally as the period of conceptual or ideological evolution. However, in all humility and modesty, I beg to differ from him here and dare to present a more analytical, detailed and deeper view of humanity's evolutionary process. I believe that the first stage of evolution consisted of purely physico-chemical changes and mutations. And the second level or stage of evolution, i.e. the biological evolutionary process, has already passed through two stages of evolution; while the third stage is presently under way.

In my estimation, the first stage of the human developmental ladder can be referred to as the phase of "intellectual evolution" the climax of which enabled man to transcend the limitations of physical/material existence and appreciate the ultimate ontological reality of the one true Lord, the Creator, on the basis of his own pristine pure nature and uncorrupted reason without the help of revealed knowledge and guidance. This indeed represents a major leap from the contingent and created beings to the affirmation of the existence and reality of the Creator and Initiator of the heavens and the cosmos. And this means not just the recognition of the one true Lord, rather it also means that, far from being earth-rooted or a person interested in immediate material gain here and now or taking blood relations as above all else, God becomes the ideal of all moral-devotional pursuits and developing rapport with Him is seen as the *summum bonum* or the highest moral/spiritual achievement leading to the eternal bliss and felicity.

Not obsessed with the material ephemera, the trivial and the immediate, he rejects all false demi-gods. This leap of faith brings him away from the maelstrom of daily life, suspending it. Calmness, resolute determination and peace characterize it. The monotheistic believer is led to think of the timelessness of God and the transience of life on earth making the Lord the ultimate object of his spiritual and moral endeavour. This indeed represents

\*Part 3 was published in "Hikmat-e-Quran" July-September 2011. The temporal gap between the  $3^{rd}$  and the  $4^{th}$  (the last) instalment of translation is regretted. They will all be available, insha Allah, in the form of a booklet shortly. (*Editor*)



😽 🖁 حکمت قرآن

the first evolutionary stage of the intellectual development of humans which achieved its highest zenith in the person of Abraham  $\underline{M}_{\underline{k}}$  --- roughly after 5,000 years of the appearance of Adam  $\underline{M}_{\underline{k}}$ .

The biographical details of the life and conduct of Abraham Mile are highly telling. He lived among the Chaldeans who worshipped stars and other heavenly bodies. The ancestral idols were also worshipped and, in addition to this, the political ruler Nimrod was too believed to be invested with divine powers. Three verses of Surah An'aam (76-78), according to one interpretation, show the stages of reasoning through which Abraham passed and finally reached --- on the basis of rational human thought --monotheistic belief in one God, the Creator. Some may argue here that Abraham's reasoning only led to the negation and rejection of polytheism i.e. associating partners with God, whereas a positive insight into the unity of the Creator --- the true spiritual enlightenment --- is the result of divine grace. Nevertheless, the element of rational reasoning and argument is quite clear in Abraham's dialogue with his father and idolatrous people and refuting them conclusively. The whole thrust of Abraham's reasoning in verses 76-78 is directed against the superstitious beliefs of his people and demonstrate the folly of worshipping stars and other heavenly bodies. As such, his statements may be seen as premises of his arguments against polytheism and nature worship. The English translation of the verses reads:

"So when the night darkened on him, he saw a star. He said: This is my Lord. But when it set, he said: I do not love the setting ones."

"So when he saw the moon rising, he said: This is my Lord. But when it set, he said: If my Lord had not guided me, I should certainly be among the people astrayed."

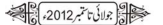
"When he saw the sun rising, he said: This is my Lord. This is the greatest. But when it set, he said: O my people! I quit that you associate (with Allah)."

[6:76-78]

True knowledge shows that stars, sun and moon --- indeed all heavenly bodies --- rise and set according to laws whose author is Allah. What folly and how foolish to worship creatures, when we might turn to the one true God. Let us abjure all these follies and proclaim the one true God, argued Abraham. Thus, he expresses his final conclusion in these words:

"Surely I have set my face towards Him who has created heavens and the earth, firmly and truly upright, and never shall I give partners to Allah." [6:79]

This total and enthusiastic commitment to one Lord made Abraham Mu place Allah at the forefront of his personal loyalties. Abraham, the iconoclast of the





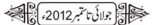
المحمت قرآن 🕃

2

Quran is the highest of the typical seminal religious figures and a staunch believer in the oneness of God. The monotheistic belief fully permeated his entire self and conduct and therefore the Quran rightly calls him a friend of God [*Khaleel Allah*; 4:125]. On the other hand, he was declared a leader (*imam*) for the entire humankind [2:124]. He was subjected by God to all trials of greatest magnitude and he failed in none of them. In every thing, Abraham  $M_{e}$  fulfilled Allah's wish and thus became the epitome of "*Islam*". As such, he fully deserved the promised leadership of the people for all times to come.

After the completion of intellectual evolution in the person of Abraham a, it was the right moment for the kick off of gradual human social evolution. In Abraham M, the monotheistic belief was internalized to the maximum degree as a result of which he became a paragon of the highest moral virtues like truthfulness, fidelity, affability and gentleness. Of course, this was all at the level of an individual's thought and behaviour. At this juncture of human history, however, the need of the hour was to externalize these moral virtues in human collectivities and corporate life. The society and the state, as a result of this, should fully reflect the Divine sovereignty and His universal providence and sustenance --- thus exemplifying God's attributes of "The Just" and "standing firm on justice" [3:18]. The Quran mentions three messengers --- Noah, Hud and Saleh 耀 --- who came before Abraham 幽 and contains extensive detail about the preaching of these probably all Arabian prophets. They were sent to wayward tribes in pre-Islamic times in regions that were, judging by clues in the Quran, close to locales and haunts fragmented by the contemporaries of Prophet Mohammad بالظير. Prior to Abraham M, people generally indulged in only one error: the erroneous belief in polytheism, otherwise living a simple and moral life. The evils of civilization had not yet tainted their life and conduct. Therefore, the earlier messengers only focussed on the affirmation of tawheed (monotheism) and negation of Shirk (polytheism).

With Abraham  $\mathcal{W}_{\mu}$  we see that human societies, going beyond the earlier simple lives, started showing all sorts of imbalances and moral turpitude. They indulged not only in all types of sexual perversion, but also exhibited social disruption through trade and monetary irregularities and worst economic and political exploitation. The civilizational divide between the strong and arrogant exploiters and the weak oppressed class surfaced for the first time in history. Therefore, Prophet Lut  $\mathcal{W}_{\mu}$  was sent to Sodom and Gomorrah where the people of these two places indulged in the worst sexual perversion of homosexuality. The religious career of Shoaib  $\mathcal{W}_{\mu}$  was concerned with morally reforming the malpractices of monetary plundering and looting rampant in and around Midyan (or Madain). Similarly, in its accounts of the Moses-Pharaoh confrontation, Moses  $\mathcal{W}_{\mu}$  preaches pure





😪 🗟 حکمت قرآن 🕈

monotheism to the Pharaoh and to the Egyptians; his mission is not restricted to the Israelites. Moses A challenges and denies the divinity of the Pharaoh. Pharaoh claimed himself to be God --- not only one god among many but the only god: "I am your Lord Most High." [79:24] Apart from that, for a king or ruler to make invidious distinction between his subjects, and especially to depress or oppress any particular class of his subjects, is a dereliction of his kingly duties, for which he is responsible to Allah. We read in verse 4 of Surah *Al-Qasas*:

"Surely, Pharaoh exalted himself in the land and divided its people in groups, weakening a group among them, slaying their sons and letting their daughters live. Indeed, he was one of the mischief makers." [28:4]

Pharaoh elated himself in the land and broke up its people into sections. He terribly brutalized and victimized the Israelites, subjecting them to the worst persecution and humiliation. All three Prophets --- Lut, Shoaib and Moses --- succeeded in their mission only in the sense that their opposing and recalcitrant people were eliminated completely from the surface of the earth. However, none of them met success in the sense of transforming them in favour of the true monotheistic faith and piety. Moses went, no doubt, went beyond the other two prophets in securing freedom and emancipation of his people (the Israelites) from the political yoke of Pharaoh and his savagery --though it is a fact that Moses M could accomplish all this only with special divine help and grace, through miracles and extra-natural events. But then, with the passage of time, Israelites touched the lowest moral and spiritual ebb by distorting the teachings of their prophets and by assigning too much weight to formal aspects of law instead of sticking to its substantial essence or core. Their political and religious leadership, both scholars and devout ascetics, exhibited the worst type of perverted mentality in limiting themselves to soulless rituals' formal precision without the least regard for the inner spiritual kernel of devotional religious practices and modes of worship. Prophet Jesus made stern criticisms of their religious hypocrisy and sensitivity to formalism and legalistic niceties at the cost of utter disregard for the real significance and spirit of those commandments. Instead of paying heed to Jesus' admonitions, the Jews tortured him and wanted to kill him by putting him on the cross. And as far as they were concerned, they did it but Allah's decision prevailed over their planning as we read in the following verses:

"That they said (in boast): We killed Christ Jesus, the son of Mary, the messenger of Allah. But they killed him not, nor crucified him. But so it was made to appear to them, and those who differ therein are full of doubts, with no (certain) knowledge, but only conjectures to follow. Surely they killed

المحافظ جولائي تاتمبر 2012ء الم

حكمت قرآن

him not. Nay, Allah raised him up unto Himself; and Allah is Exalted in power, Wise." [4:157-158]

The above lines vindicate that all prophets --- from Abraham 1/2 down to Jesus 1/2 --- fought against the social, economic and political iniquities, wayward and unscrupulous behaviour, wanton cruelty and oppression. But none attained concrete results in his prophetic career. It may be noted here parenthetically that Dawood 1/2 and Sulaiman 1/2 were, firstly, not prophets in the full connotation of the word. They were only *anmbia* or messengers. Secondly, their political leadership and monarchy in which justice and equity reigned supreme, was the result of divine grace and not at all the outcome of their prophetic missionary human endeavours. Indeed, both of them were divinely appointed kings and their justice-based kingly governance and leadership was a special gift of God, and not something achieved through human toil and labour.

It was after a long break consisting of 600 years since Prophet Esa (Jesus) that last of the prophets --- Prophet Muhammad was raised in Makkah and sent for the guidance of all humanity. Allama Iqbal, in his moving poetical lines, has very rightly characterized him as the climax and culmination of a very long evolutionary process:

Of this varied world Thou art the meaning long sought Long sought by multitudes of men From every corner of the earth

#### (Ecstasy: Gabriel's Wing)

Indeed, Prophet Muhammad was the goal and objective of the entire evolutionary process of creation involving the variegated stages or the levels of the divine creative activity, reaching its apex in the person of Muhammad who established a socio-political order in Arabian Peninsula based on the sovereignty of the One Almighty, the Sustainer of all and His universal providence. The Prophet thus fully externalized and reified the Islamic monotheistic belief in the form of a polity and government thus establishing the ideal and perfect Khilafah (vicegerency) of Allah on earth. And this historical fact in principle completes the sociological evolution of humanity to its climax. As a digression it may be noted here that Allama Iqbal's couplet:

Your blessed appearance has realized the ideals of both inquisitive mind/reason and devotional love and anxiety-filled presence and togetherness

may refer to the blessed Prophet سالمتناطق through whom both:

i. The potential of ordinary human beings; and

جر الألي تائم 2012ء الم



ii. Prophethood (prophets coming in a long chain starting from Adam المطلقة) and ending in Muhammad

reached the last highest pinnacle of evolution; the latter in the sense that he fully realized and successfully accomplished a most balanced and just polity based on the sovereignty of Allah, thus exemplifying the divine attribute of "standing firm on justice" [3:18] and fully realizing the objective of prophecy and revelation described in the words "... that mankind may uphold justice and equity" [57:25]. And the former in the sense that he established this system of social justice and equity through struggle on purely human level employing the strategy of a determined revolutionary leader confronting all odds and obstacles and going through all ordeals. This in itself vindicated the highest spiritual status and dignity of human beings. The struggle, endurance, sacrifice and perseverance of the Holy Prophet and his Companions are really exemplary and proved beyond an iota of doubt that man is the apex and crème of Divine creation. Allah has imbued him with limitless potential and strength.

To sum up, the long chequered process of creation, passing through several stages of descent and evolution, finally reached its zenith in the form of "most perfect man" and "most perfect messenger" as exhibited in the person and prophetic career of Muhammad

The Prophet  $k_{ij}$ , fourteen centuries ago, had achieved a great feat by establishing Islamic polity in the vast expanse of Arabian Peninsula: a great stride forward indeed in the socio-political evolution of humanity and indeed no mean achievement. But now this Arabian revolution has to be extended to encompass the entire globe so that the whole of humanity tastes the mercy and compassion of Islamic faith and weltanschauung (world-view). This, in fact, would be the last evolutionary stage towards which humanity is willy nilly moving slowly and gradually, because whatever gems of knowledge and wisdom and, in particular, positive goodness of higher social values it has, is due to the legacy of Prophet Muhammad the second back to him, emanating from his teachings enshrined in the Quran and the prophetic example. Humanity is engaged in seeking the ultimate realization of goodness in its search (though unawares!) of the Prophet's guidance ---- the climax of man's long odyssey in search of truth and goodness. This was expressed beautifully in a couplet by Allama Iqbal thus:

Wherever you see in the world of colour and scent Out of whose soil springs the plant of desire Is either already illumined by the light of Prophet Muhammad المنتقر or Is still seeking and moving towards him (and his guidance)

الجلي جولائي تائمبر 2012ء كالم

😂 🖁 حکمت قرآن 🐩

It is, therefore, absolutely certain that humanity will definitely attain this last stage or plenitude of psycho-social evolution and the entire globe will witness the Islamic system of justice and equity fully implemented --- a sure proof and manifestation of Prophet Muhammad's *figure* universal mercy and compassion. There are strong and authentic Ahadiths in various collections of prophetic sayings which foretell the future corroborating this truth. I shall here mention two of these reports.

Imam Muslim is has narrated, on the authority of Thauban is that Prophet Muhammad is reported to have said: "Almighty Allah folded up the whole earth for me (in a vision) so that I was able to see all the easts and all the wests, and surely the domination of my followers will be established over all those places that were shown to me by thus folding the earth".

According to an other tradition narrated by Imam Ahmad is on the authority of Miqdad Ibn Aswad is, Prophet Muhammad is reported to have said: "There shall be no house on the entire earth, neither of bricks nor one made of camel's skin, but God will cause the word of Islam to enter it, either with the honour of one who deserves honour, or with the subjugation of the one who is defeated. That is to say, God will confer honour on some and they will embrace Islam, and He will cause the others to give up fighting and they will surrender before the rule of Islam." On hearing this, the reporter is on record to have uttered the words: "Thus will fulfil Allah's assertion "... and religion be wholly Allah's [8:39]." The Quranic word *deen* is, as is well known to all, a very comprehensive term. Its connotation implies the ideas of indebtedness, duty, obedience, judgment, justice, faith, religion, customary rites etc. So the real meaning is that everything (both individual probity and piety and collective socio-political behaviour) pays subservience to God's commandments given in Shariah which is supreme.

Indeed, if we ponder deeply, the major and minor premises of the Quranic argument also ratifies the belief of global domination of Islam and appears to be an impeccably logical conclusion. The following assertion of the Quran appears at three places in absolutely identical wording in surahs *Taubah*, *Al*-*Fath* and *As-Saff*:

"It is He who sent His Messenger with guidance and the religion of truth (Islam) so that he may make it prevail over all religions....." [9:33, 48:28, 61:9]

This verse clearly and unambiguously states that the objective of the calling and mission of Prophet Muhammad was to make Islam dominant over all man-made ideologies. Moreover, at five places in the Quran we read the statement that Prophet Muhammad with has been sent for the whole of humanity. The most clear and emphatic wording in this context occurs in verse 28 of Surah *Al-Saba*:

📢 🤅 بولائي تائمبر 2012ء 🖌

😂 🖁 حکمت قرآن 🚽

"And We have not sent you except as a bearer of good news and a warner to all mankind....." [34:28]

The very fact that the Prophet Estimates a divine messenger for all humanity till the end of time necessitates logically that his prophetic mission would attain its climax and final victory only when Islam reigns supreme across the globe; thus vindicating the truth of the two above-mentioned Ahadiths. In a line of ode from *Gabriel's Wing* (excelling in sublimity of thought and its rapturous nature) Allama Iqbal's piercing glances can ruffle the moulds in which He manifests Himself and thus as a visionary has divulged the future scenario that lay in the womb of time:

The sky will shine mirror-like with the morning's light And the might's darkness will be speeding away! The hearts will again recall the message of prostrations The foreheads will become acquainted with the Harem's dust Whatever the eye is seeing cannot be described by the lips I am lost in amazement as to what the world will become! The night will eventually disappear by sun's appearance This garden will be filled with the light of Tawheed!

However, here two points should clearly be kept in mind. Firstly, the global domination of Islam will be possible only as a result of immense sacrifice, endurance, resilience and fortitude of the believers having staunch Iman and commitment for executing the commands of Allah and His Messenger They will have to replicate the same enthusiasm and undertake similar gigantic struggle that the Prophet jand his Companions 就 showed against all odds in establishing the supremacy of Islam in Arabia. Secondly, before the final global victory of Islamists, Muslim Ummah will face Allah's wrath for its misdeeds and complacency. Deviation from the Right Path will incur terrible punishment from Allah the details of which are found in various chapters of Hadith collections, e.g. chapters of "Fitan", "Genocidal Wars" and "Signs of the Last Hour". However, after this chastisement, the light of Prophet will shine in its full exuberance all over the globe. Neither سائل will shine in its full exuberance all over the globe. the Satan (or his acolytes from amongst humans and jinn) nor the most sophisticated and high-tech armament of the opposing forces will be able to check and thwart its global ascendancy.

And this will be the last stage of the psycho-social evolution of humanity immediately prior to the end or Doomsday. The entire cosmic heavens, which started off with the primeval "Big Bang" and continued to expand ever after, will be rolled back and brought to a naught, as we read in Surah *Al-Anbiya*:

"The Day that We roll up the heavens like a scroll rolled up for books Even as We produced the first creation...." [21:104]

🕄 جولائي تائمبر 2012ء کا



8

The world --- the universe --- as we know it, will be folded up like a scroll of parchment, for it will have done its work. And may be --- who knows! --- the Creator Who everyday is in a new splendour [55:29] will spread out and unfold a new chain of being. All we know with absolute certainty is:

All that is on earth will perish: but will abide (forever) the face of thy Lord --- full of Majesty, Bounty and Honour.

\*\*\*

(*Concluded*)

The treatise of Dr. Israr Ahmad "*Ejad o Ibda-e-Alam say Alami Nizam-e-Khilafat tak Tannazzul aur Irtiqa kay Marahil*", the English translation of which under the title "The Process of Creation: A Quranic Perspective" is completed with this 4<sup>th</sup> part, was very much appreciated by a number of scholars and intellectuals who took the trouble to read it closely and thoughtfully. Among others, Dr. Munawar A. Anees, an internationally acclaimed critic and writer, referred to this tract as a major contribution in Cosmology. In his Iqbal Memorial Lecture given on July 05, 2012 under the auspices of Department of Philosophy, University of the Punjab, he presented the following lines to the audience in his published article:

> "... one of the eminent students of Iqbal, Dr. Israr Ahmad made remarkable interpretations of his philosophy with a unique blend of Quranic teachings and modern knowledge. **His short treatise on the origins and evolution makes him a man way ahead of his times.** Perhaps his work could serve as a precursor for an Islamic cosmology in congruence with the emerging thought as exemplified by biocentrism and biosemiotics."

> > \*\*\*

حکمت قرآن

# **MESSAGE OF THE QUR'AN**

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

## Aal-e-Imran

### (Ayat 130-155)

نَايُّهَا الَّنِيْنَ امْنُوْا لَا تَأْكُلُوا الرَّبُوا أَضْعَافًا مُضْعَفَةً وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُم تُفْلِحُوْنَ <sup>ض</sup>

(130) O you who believe! Eat not usury doubled and multiplied, but fear Allah that you may be successful.

This subject has previously been mentioned in the *ayah* 275 of *surah Al-Baqarah* that was revealed in the ninth year of *Hijrah*, but this *ayah* being revealed in the third year of *Hijrah* makes it the first injunction concerning the prohibition of usury. In this *ayah*, Allah (SWT) prohibits His servants from usury from multiplying their capital by taking interest on it. And this is only possible if they have *Taqwa* of Him, so that they may achieve success in this world and in the Hereafter.

وَاتَّقُوا النَّارَ الَّهَ أُعِدَّ نُ لِلْكُفِرِيْنَ شَ

(131) Fear the fire which is prepared for the unbelievers.

Allah (SWT) warns them of this punishment if they do not obey His commandments.

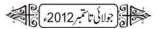
وَأَطِيْعُوا اللهَ وَالرَّسُوْلَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ ٢

(132) And obey Allah and the Messenger; that you may obtain mercy.

ۅؘڛؘٳٮؚٷٙٳٳڸؗڡؘۼؙڣؚڗۊ۪۪ڡؚؚۨڹؙڗؚؚؚؚؚۜڴؙۿۅؘجڹۜڐٟۼۯۻؙۿٵڶڶڛۜؠڸؚؚ۬ڮ۫ۅٵڵۯۯڞؙٚ<sup>ڵ</sup>ٵؙؚؚؖۛۑڗٞؾ۫ڸڵؠؗؾٞڦؚؽؘڹ۞ٚ

(133)And hasten to the way (which leads to) forgiveness from your Lord, and for Paradise as wide as are the heavens and the earth, prepared for those who have Taqwa.

In these *ayaat*, Allah (SWT) commands His servants to obey Him and His Messenger (SAW) so that they might attain His mercy and forgiveness and the Paradise with its unimaginable vastness, prepared for such righteous persons.



حکمت قرآن

الَّذِيْنَ يُنْفِقُوْنَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَظِمِيْنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ التَّاسِ وَاللهُ يُجِبُ الْمُحْسِنِيْنَ خُ

(134) Those who spend in prosperity and in adversity, who repress anger, and who pardon men Verily, Allah loves the good-doers.

This *ayah* describes the characteristics of the righteous persons mentioned above. They are those who spend in the way of Allah (SWT) only to attain His pleasure, both in hard times and in prosperity and they suppress their anger and forgive peoples' faults for His sake.

ۅؘٳڷۜڹؚؽڹؘٳۮٙٳڣؘعڵۅؙٳڣؘٳڿۺڐۜٲۅ۫ڟؘڵؠؙۏۧٳٳڹ۫ڡؙۺۿؗؗؗؗؗۿۮۮؘػۯۅٳٳڸؗ۫؋؋ڶۺؾۼٛڣؘۯۅؙٳڸؗۮؙڹؙۏ۫ۑؚڥؚۿۜۅٙڡؘڹؾٞۼ۫ڣۯٳڶڒؖ۠ڹؙۏؙڹٳڵؖٳڸڽؖ<sup>ٞ</sup>

(135)And those who, when they have committed indecency or wronged themselves with evil, remember Allah and seek forgiveness for their sins. And none can forgive sins but Allah. And do not persist in what they have done, while they know.

Allah (SWT) further describes their qualities that after having done an evil or having wronged their souls, they earnestly remember Allah (SWT) and seek forgiveness for their sins. And they know that it is only Allah (SWT) who can forgive their sins and they do not persist in the wrong they did after having repented from it.

ٱولَبٍكَ جَزَآؤُهُمُ مَّغْفِرَةٌ مِّنُ رَّبِّهِمْ وَجَنَّتْ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ لْحِلِدِيْنَ فِيهَا وَنِعْمَ آجُرُ الْعبِلِيْنَ ۞

(136) For such, the reward is Forgiveness from their Lord, and Gardens with rivers flowing underneath, wherein they shall abide forever. How excellent is this reward for those who do good works.

i.e. those who do righteous deeds according to Allah's commandments will get their just reward in the Hereafter.

قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيْرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَزِّبِينَ @

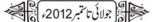
(137) Many similar examples were faced by nations that have passed away before you, so travel through the earth, and see what was the end of those who disbelieved.

Allah (SWT) is encouraging the believers that if they face an adversity, they should not feel dejected or lose heart and should learn from the examples of the previous nations who believed in Allah (SWT) and followed His Messengers. They also faced similar hardships and suffering but Allah (SWT) helped them and made them triumph and destroyed their enemies.

<u></u>

(138) This is a declaration to mankind, a guidance and admonition to those who have Taqwa.

This *ayah* refers to the Holy *Qur'an*. Allah (SWT) states that it is a guide and admonition for all mankind and particularly for the pious.





حکمت قران

# وَلَا يَهِنُواوَلَا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ @

(139)Do not grieve and get disheartened, for you will have the upper hand if you are indeed believers.

Allah (SWT) commands the believers to take heart and not despair because of their partial setback suffered in the *Battle of Uhud*. He heartens them by giving them the good news that ultimately they will be triumphant and victory will be theirs if they truly believe in Him and obey His commandments.

(140) If you have suffered from a wound be sure a similar wound has touched the others. And we alternate these vicissitudes among mankind so that Allah may know those who believe, and that He may take martyrs from among you. And Allah does not like the wrongdoers.

This means that as you have suffered heavy losses in men and material, so did the disbelievers. So do not grieve or be sad but have patience and be firm. Seventy of the Muslim army were martyred including the Prophet's Uncle *Hamza* (RAA) which was indeed a great loss. On the other hand, the *Quraysh* also suffered considerable casualties not only in the *Battle of Uhud* but also in the *Battle of Badr* but still they regrouped themselves and came back to fight. So why do you O Muslims lose heart by the loss suffered in the *Battle of Uhud*. "And we alternate these vicissitudes among mankind so that Allah may know those who believe, and that He may take martyrs from among you." i.e. Allah (SWT) sometimes allows the enemy to overcome the Muslims so that He may find out who are the real believers amongst them and those who give their lives as martyrs to seek His pleasure.

وَلِيُمَحِّصَ اللهُ الَّذِيْنَ امَنُوْ اوَ يَمْحَقَ الْكُفِرِيْنَ ®

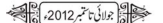
#### (141) And that Allah may test the believers and destroy the disbelievers.

And that He may purify the faithful from sin and annihilate the infidels.

آمْ حَسِنْتُمْ أَنْ تَنْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَتَا يَعْلَمِ اللهُ الَّنِيْنَ جْهَدُوْا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصّبِرِيْنَ @

(142) Do you think that you will enter Paradise before Allah tests those of you who fought (in His Cause) and tests those who are patient?

This *ayah* emphasizes the fact that every believer will have to go through the trials and the tests of faith in order to attain victory in this world and Paradise in the Hereafter. Even the previous nations were tried and tested with calamities and oppression from the disbelievers but ultimately the believers are always victorious. Therefore, the believers should always trust Allah (SWT) and His





حکمت قرآن

Promise that He will surely destroy the disbelievers who commit oppression against them. But until then, the believers should persevere with patience in their trials because victory will only come after succeeding in tests and trials.

وَلَقَنْ كُنْتُمْ تَبَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ فَقَدْرَ أَيْتُهُوْ هُوَأَنَّمْ تَنْظُرُونَ شَ

(143) You did indeed wish for death before you met it. Now you have seen it openly with your own eyes.

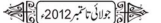
This *ayah* refers to those Companions of the Prophet (SAW) who insisted on fighting the battle with the *Quraysh* army instead of staying behind and defending *Madinah*. They felt aggrieved at not having had the opportunity to fight in the *Battle of Badr* and thus longed for martyrdom. This *ayah* addresses them that you longed for death and wished to fight your enemy; now Allah (SWT) has given you that opportunity, so fight them and be patient.

(144) Muhammad is no more than a Messenger, and indeed Messengers have passed away before him. If he dies or is killed, will you then turn back on your heels? And he who turns back on his heels, not the least harm will he do to Allah. And Allah will give reward to those who are grateful.

The Prophet (SAW) suffered severe injuries in the *Battle of Uhud*. At that time a rumour went up that Muhammad (SAW) had been killed. This made the Muslims lose heart and many of them began to turn away and did not actively participate in the battle. This is why Allah (SWT) revealed this *ayah* which states that if Muhammad (SAW) is killed while delivering His message, just like all the Messengers before him then will you O believers turn your back and not convey His message or defend your religion. *"And he who turns back on his heels, not the least harm will he do to Allah"* i.e. those who turn back to disbelief after they have believed should know that Allah's religion does not stand in their need. *"And Allah will give reward to those who are grateful."* i.e. those who remained steadfast and obeyed Allah (SWT) and His Messenger (SAW), will get their just reward. He that recants will do no harm to Allah but Allah will reward the thankful.

(145) And no person can ever die except by Allah's Leave and at an appointed term. And whoever desires a reward in (this) world, We shall give him of it; and whoever desires a reward in the Hereafter, We shall give him thereof. And We shall reward the grateful.

This *ayah* encourages the Muslims to participate and engage actively in the battlefield and not abandon it for fear of death because doing





حکمت قرآن

4

so will neither increase nor decrease their life term as ordained by Allah (SWT). Therefore, they should spend it in Allah's cause and not for the sake of transitory enjoyments of this world which unfortunately is the situation regarding most of the Muslims today. *Salah* (prayer) which has been described as the criterion between faith and disbelief, how much does it feature in the life of the Muslims and how many of them are punctual in it? How many adhere to the other basic requirements of Islam such as *Fasting, Zakah* and *Hajj*? On the other hand, consider the prohibitions of Islam, how many Muslims indulge in these day and night and how many have adopted these as part of their lifestyle? This is because most of us struggle in life only for the enjoyments and luxuries of this earthly life and have forgotten the eternal joys of the next world. But Allah (SWT) says that those who are grateful to Him and appreciate His bounties will surely be rewarded for their good deeds in the Hereafter.

ۅؘػؘٳۜۑڹ۫؇ؚڹؙڹۜؠۣۣڐ۬ؾٙڵ؞ٚڡؘۼ؋ڔؚۑؚؿؙۏڹؘػؿؚێڗٛ؞ڣؘٵۅؘۿٮؙۏ۫ٳڸؠٓٲٵڝٙٵڹۿڂ؋ۣ۬ڛٙڽؚؽڸؚٳڵڐۅؘڡٵۻؘڠؙۏ۫ٳۅؘڡٵڶڛ۫ؾػٵٮؙۏ۫ٵۅؘٳڵؿؗ ؽؙؚڝؚؚ۠ٵڵڞ۠ۑڔؽؘ۞

(146) And how many of the Prophets have fought (in Allah's Cause) and along with them (fought) large bands of religious learned men. But they never lost heart for that which did befall them in Allah's way, nor did they weaken nor degrade themselves. And Allah loves the patient ones.

This *ayah* teaches a lesson to the Muslims that as they have fought their enemies along with their Prophet (SAW), so did the Prophets before them along with their godly men. But what they suffered in Allah's cause did not make them lose heart and go back to disbelief. Instead, they obeyed Allah (SWT) and followed His Messengers. They neither weakened nor cringed abjectly. And Allah loves the steadfast.

وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوْا رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوْبَنَا وَ إِسْرَ افَنَا فِيَّ أَمْرِ نَا وَثَبِتْ أَفْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِر الْكُفِرِيْنَ

(147) And they said nothing but: "Our Lord! Forgive us our sins and our transgressions, establish our feet firmly, and give us victory over the disbelieving folk."

This is the same prayer that Saul's army made to Allah (SWT) when they advanced towards the army of Goliath. It is mentioned in *ayah* 250 of *surah Al-Baqarah i.e.* "Make us firm of foot and give us victory over the unbelievers".

فَأْتِهُمُ اللهُ ثَوَابِ الدُّنْيَا وَحُسَنَ ثَوَابِ الْإِخِرَةِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿

(148) So Allah gave them the reward of this world, and the excellent reward of the Hereafter. And Allah loves the good-doers.

يَّايَّهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِنْ تُطِيْعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُّوْ كُمْ عَلَى اَعْقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا لَحسِرِيْنَ © المُح**مت قرآن حَالَي اللَّهِ اللَّذِينَ المُح**الِ (ولال المُحمع على المُعَقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا الحسِرِيْنَ ال (149) *O* you who believe! If you obey those who disbelieve, they will send you back on your heels, and you will turn back (from Faith) as losers.

After the *Battle of Uhud*, some *Jews* and the hypocrites tried to seduce the believers to revert to disbelief. This *ayah* refers to them and Allah (SWT) warns the believers that these hypocrites want them to go back to disbelief after having faith, so do not obey them.

بَلِ اللهُ مَوْلَىكُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّصِرِيْنَ @

(150) Nay, Allah is your Protector and He is the Best of helpers.

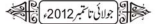
i.e. if you are sincere and steadfast in your faith, Allah (SWT) promises you His help and protection from the disbelievers. Allah is your protector. He is the best of helpers.

(151) Soon we shall cast terror into the hearts of those who disbelieve, because they joined others in worship with Allah, for which He had sent no authority; their abode will be the fire and how evil is the abode of the wrongdoers.

In this *ayah*, Allah (SWT) gives the good news to the believers that He will cast fear of the Muslims into the hearts of the disbelievers. This is because the disbelievers disobey Allah's commandments and associate partners with Him. And a very painful punishment awaits them in the Hereafter as they serve other gods for whom no sanction has been revealed. Fire shall be their home; dismal indeed is the dwelling place of the evildoers.

(152) And Allah did indeed fulfill His Promise to you when you were killing them with His Permission until you lost your courage and fell to disputing about the order, and disobeyed after He showed you which you love. Among you are some that desire this world and some that desire the Hereafter. Then He made you flee from them, that He might test you. But surely, He forgave you, and Allah is Most Gracious to the believers.

This *ayah* refers to the *Battle of Uhud*. Allah (SWT) states that He fulfilled His promise to the Muslims that they will surely have an upper hand if they show patience and courage, which was indeed the case initially when the Muslims were winning the battle. But some of them lost their courage as Allah (SWT) says: *"until you lost your courage and fell to disputing about the order, and disobeyed after He showed you which you love."* This refers to the archers who were commanded by the Prophet (SAW) not to leave their appointed places. He instructed them, *"Stick* 



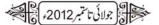


to your place, and don't leave it even if you see birds snatching us, till I send for you; and if you see that we have defeated the infidels and made them flee, even then you should not leave your place till I send for you." [19] But when they saw the disbelievers being defeated and fleeing towards the mountain, they wanted to join their victorious brothers and collect the booty. Their commander Abdullah Bin Jubair (RAA) commanded them not to leave their places but they disobeyed him and left their positions and that eventually became the cause of their defeat. It should be mentioned here that listening to and obeying Allah's Messenger (SAW) and his appointed ameer (commander) is obligatory on a Muslim whether it is pleasing or displeasing to him. The Arabic words for obedience and discipline are Sama'a and Ta'at i.e. to listen and to obey. The success of an Islamic movement lies in exhibiting the distinctive attitude of listen and obey i.e. obedience to Allah (SWT) and His Messenger (SAW) and to the one in authority from amongst them i.e. the Ameer. This last type of obedience is limited with two important conditions. First, the one in authority must be a Muslim and second, his commands must always be in accordance with the Qur'an and Sunnah. It has been narrated on the authority of Abu Hurayrah (RAA) that the Prophet (SAW) said: "Whoever obeys me obeys Allah, and whoever disobeys me disobeys Allah . Who obeys the Ameer obeys me, and who disobeys the Ameer disobeys me." [20] "Among you are some that desire this world and some that desire the Hereafter. Then He made you flee from them, that He might test you." When the disbelievers attacked the Muslims from behind, in utter confusion some of the Muslims turned back and fled from the battlefield. Thus Allah (SWT) says that He made their enemies overcome them, in order to test them. "But surely, He forgave you, and Allah is Most Gracious to the believers." i.e. He forgave those who fled from the battlefield and indeed He is gracious to the faithful.

### إِذْ تُضِعِلُوْنَ وَلَا تَلُوْنَ عَلَى آحَدٍ وَّالرَّسُوْلُ يَدْعُوْ كُمْ فِيَّ أُخْرِىكُمْ فَأَثَابَكُمْ غَمَّا بِعَمٍ لِكَيْلَا تَخْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَأَاصَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ @

(153)And remember when you were climbing up, without even casting a side glance at anyone, and the Messenger was in your rear calling you back. There did Allah give you one distress after another by way of requital to teach you not to grieve for that which had escaped you, nor for that which had befallen you. And Allah is well aware of all that you do.

When the archers guarding the valley behind the battlefront left their places, a group of the disbelievers' army led by *Khalid Bin Walid* (RAA) attacked the Muslims from behind which caused great confusion amongst Muslim warriors and they were soon surrounded by the army of the *Quraysh*. Then a rumor spread that the Prophet (SAW) had been killed. This news weakened the morale of the Muslims, so much so that some of the Muslims abandoned fighting and started climbing up the mountain to take refuge while the Prophet (SAW) was





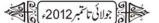
ا حکمت قرآن ا

calling them to come back. Only a few of them, realizing that the Prophet (SAW) was alive, came back to the field and defended their Prophet (SAW). "There did Allah (SWT) give you one distress after another by way of requital to teach you not to grieve for that which had escaped you, nor for that which had befallen you." i.e. they felt grief over grief because of missing the war booty and triumph of their enemy and not because of their casualties and injuries.

ثُمَّ ٱنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمِر آمَنَةً نُّعَاسًا يَّغْشَى طَآبِفَةً مِنْكُمْ وَطَآبِفَةٌ قَدْ آهَمَّ تُهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الحَقِ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّة يَقُوْلُوْنَ هَلْ لَّنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَىٰ ثُقْل إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ بِلَه يُخْفُوْنَ فِنَ آنَفُسِهِمْ مَّا لَا يُبْدُوْنَ لَكَ يَقُوُلُوْنَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَىٰ مَّ مَا قُتِلْنَا هُمَنَا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إلى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبْتِلَى اللَّهُ مَا فِيْ صُدُوْرِ كُمْ وَلِيُهَ مِصَافَى قُلُوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ

(154) Then after the distress, He let peace fall upon you. A sleep overtook a party of you. While another party was thinking about themselves and thought wrongly of Allah - the thought of ignorance. They said, "Have we any say in the matter?" Say: "Indeed all matters belong wholly to Allah. They hide within themselves what they dare not reveal to you, saying: "If we had any say in the matter, none of us would have been killed here." Say: "Even if you had remained in your homes, those for whom death was decreed would certainly have gone forth to the place of their death." But that Allah might test what is in your breasts; and to purify that which was in your hearts (sins), and Allah is All-Knower of what is in the breasts.

While the Muslims were feeling the distress of the battle, Allah (SWT) sent down tranquility over them and they started to feel drowsy and because of that they felt calmness and enjoyed kindly sleep. Abu Talhah (RA) explains this strange sense of peace they had in these words: "I was among those who were overcome by slumber during the battle of Uhud. My sword fell from my hands several times and I would pick it up, then it would fall and I would pick it up again."[21] "While another party was thinking about themselves and thought wrongly of Allah - the thought of ignorance." This refers to the hypocrites. While Allah (SWT) sent down tranquility on the believers, the hypocrites were denied sleep thus increasing their distress and anxiety. Those hypocrites abandoned the battle and started to doubt the Prophethood of Muhammad (SAW) casting evil thoughts about Allah (SWT). They thought that the disbelievers would achieve victory and Islam and the Muslims would perish forever. "They said, "Have we any say in the matter?" Say: "Indeed all matters belong wholly to Allah." They hide within themselves what they dare not reveal to you, saying: "If we had any say in the matter, none of us would have been killed here." The hypocrites grumbled regarding their advice to remain in Madinah instead of coming to Mount Uhud where their friends and relatives had been killed. They started to murmur things like, 'Had it been thus and thus, we would not have lost our friend and families.' but Allah (SWT) states that the appointed destiny





حكمت قرآن

is fixed for everyone and when death approaches, no one can escape it. " But that Allah might test what is in your breasts; and to purify that which was in your hearts (sins), and Allah is All-Knower of what is in the breasts." Although Allah (SWT) knows even what is in your breasts but still He tests you to distinguish those who conceal hypocrisy in their hearts from the true believers. He has knowledge of your inmost thoughts.

(155) Those of you who turned back on the day the two hosts met, it was the Satan who caused them to backslide because of some (sins) they had earned. But Allah, indeed, has forgiven them. Surely, Allah is Oft-Forgiving, Most Forbearing.

Some of the Companions (RAA) turned back from the battlefield in the hue and cry that was created when the disbeliever's army attacked the Muslims from behind. Allah (SWT) says that it was the Satan who made them slip and thus they failed to fulfill their duty. Satan made them err because of their previous faults; otherwise he could not have overcome them. One of the Companions who left the battlefield was *Uthman* (RAA). The enemies of the Companions take this as a reason to curse and hate *Uthman* (RAA) and other Companions of the Prophet (SAW), even though Allah (SWT) has said: "But Allah, indeed, has forgiven them. Surely, Allah is Oft-Forgiving, Most Forbearing."

#### **End Notes**

[19] Sahih Bukhari 4: 276.[20] Sahih Muslim 6: 13.[21] Fath-ul-Bari 7: 22.

\*\*\*

حكمت قرآن

واخلے جاری بی مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور کے زیراہتمام (يارك ااور ١١) یہ کورسز بنیادی طور پرتعلیم یافتہ افراد کے لیے ترتیب دیے گئے ہیں' تا کہ وہ حضرات جو کم از کم انٹرمیڈیٹ کی سطح تک اپنی دنیادی تعلیم عمل کر چکے ہوں اوراب بنیا دی دینی تعلیم بالخصوص عربی زبان سیکھ کرفہم قرآن کے حصول کے خواہش مند ہول ان کورسز کے ذریعے ان کوایک ٹھوس بنیا د فراہم کردی جائے۔ ہفتے میں پا پنچ دن روزاند من کے ادقات میں تقریباً پائچ کھنے تد رایس ہوگی۔ ہفتہ دارتعلیل ہفتہ اورا توارکو ہوگی۔ شاب (بارك) 🕄 آياية قرآني كاصرفي دنوي تخليل و ترجمة قرآن 1 عربی صرف دنجو ويدوناظره قرآن ظيم كى فكرى وعملى را بنمائى 5 تجويدوناظره O مطالعة حديث و فقد العرادات 🕄 اضافی محاضرات 0 اصطلاحات حديث فصاب (پارشا۱۱) کمل ترعمة القرآن (ئيتنيري) فيجان) المجموعة حديث 🕑 فتہ اصول *مدي*ث 🔞 اصول فقه 🗿 اصول تغییر 8 عربي زبان وادب العانى محاضرات 0 عقيده 8**219** اسسال كلامزكا آغاز 3 ستمبر بوگا ارٹ ایس دا تھلے کے لیے انٹر میڈیٹ پاس ہونا اور داخله کے خواہش مندخواتین و حضرات کم ستمبر کو یارٹ 11 مٹس داخلے کے لیے رجوع الی القرآن کورس صبح دیں بج انٹرویو کے لیے قرآن اکیڈمی تشریف لائیں (پارٹ I) پاس کرنالازمی ہے پارٹ Π میں خواتین کی شرکت کا انظام نہیں ہے 36-K ولائ لا يور نديم سهيل براغرابط: قرآن اكثر مي فرن: 35869501-3 فرن: 35869501-3 0322-4371473 email:irts@tanzeem.org

🗮 جولائی تا تمبر 2012ء کی

餐 🖁 حکمت قرآن

