

جولائى تاتبر 2011ء

المحمت قرآن

داعى رجوع الى القرآن بانى تنظيم اسلامى من ذاكر إسرار أحمد کے شہرہ آفاق دورہ ترجمہ قرآن مرشتل سان القرآن ترجمه ومختصر تفسير حقيداول شورة الفاتحه وشورة البقرة مع تعارف قرآن صفحات: 360، قيمت 450روب (يانچوان ايديش) حصيدوم شورة آل عمران تا شورة المائده صفحات 321، قيمت 400روپ حقيم شورة الانعام تاسورة التوبه صفحات 331، قيمت 400روپے 🍪 عمده طباعت 🚳 دیده زیب ٹائنل اور مضبوط جلد 🍪 امپورٹڈ پیپر انجمن خُتام القرآن خيبر بختونخوا بشاور ٨-١٥ نامرين ، ريور دونبر 2، شعبه بازار باور يون: 2584824,2214495 (091) ملنے پر کے پنے مكتبه خُدّام القرآن لاهور 36-K، باذل لاكون لا بور، قون 3-01/2 35869501 (042)

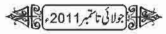
جولائى تا تر 2011، كال

餐 🖁 حکمت قرآن 层

. قَفَلُ أَقَلَى شاره جد جولائي تتمبراا ٢٠ ب\_شوال لمكرّ م ۲۳۴ اه بيادگار: ۋاكىر محمد رفيع الدين مرحوم \_ ۋاكتر **اب \_ اراحدا** مديرستول: دلكر الصاراحمر امارهٔ تحسیر: حافظ محدز بیر- حافظ نزریا حمدہاشی پروفیسرتھریوس جنوعہ مُدير : حافظ عاطف وحيد نائب مُسير: حافظ خالدُجودِخطر

يجده مركزى نجمن خدا القرآن لابور





| اس شہارے ہیں                                         |                         |    |
|------------------------------------------------------|-------------------------|----|
| حرفِ اوّل                                            |                         |    |
| فہم قرآن وشریعت کے دوانتہائی نقطہ ہائے نظرا دراعتدال | ڈ اکٹر ابصاراحر         | 3  |
| مضامین قرآن                                          |                         |    |
| قرآن حکیم کی سورتوں کے مضامین کا اجمالی تجزید        | ڈ اکٹر اسرار احکڑ       | 7  |
| فهمُ القرآن                                          |                         |    |
| ترجمهٔ قرآن مجید مع صرفی دنحوی تشریح                 | لطف الرحمن خان          | 17 |
| حکمتِ نبویٌ                                          |                         |    |
| رسول التُدشَكَ شِيْطُهُ كَمَا رحم و لي               | پرد فیسرمحد یونس جنجوعه | 26 |
| فكر فردا                                             |                         |    |
| ڈ اکٹرصاحبؓ کی یا دمیں ایک گفتگو                     | جناب جاويداحمه          | 30 |
| علوم اسلامی                                          |                         |    |
| فقداسلامي كاارتقاء                                   | محدانس احسان            | 41 |
| بحث و نظر                                            |                         |    |
| فشطول پرخرید دفر دخت                                 | حافظ نذيراحمه بإشمى     | 53 |
| تربیت و تزکیه                                        |                         |    |
| تكبر:ايك تجزياتي مطالعه                              | حافظ مجمد زبير          | 65 |
| نقد و نظر                                            |                         |    |
| ماں اور بیٹے کی محبت نفسیاتی ہے؟                     | مولاناعصمتانتد          | 71 |
| ايجاد و ابداع عالم                                   |                         |    |
| THE PROCESS OF CREATION (iii)                        | Dr. Israr Ahmad         | 86 |
| بيان القرآن                                          |                         |    |
| MESSAGE OF THE QURAN                                 | Dr. Israr Ahmad         | 96 |

جولائي تا تمبر 2011ء كا

2

🔫 🕄 حکمت قرآن

حرفِ اوّل فہم قرآن دشریعت کے دوانتہائی نقطہ مائے نظر ادراعتدال قارئین انفاق کریں گے کہ'' حکمت قرآن'' کا اجرا آغاز ہی ہے اس بات کاعلمبر دار رہا ہے کہ قرآن حکیم نہ صرف مسلمانوں کے لیے (جو کلام اللہ کے آخری کمل اور محفوظ ہدایت ربانی ہونے پر یقین رکھتے ہیں) بلکہ تمام بنی نوع انسان کے لیے ہدایت ورہنمائی کا اہدی منبع اور سرچشمہ ہے۔ انفرادی اور اجتماعی زندگی کے تمام گوشوں سے متعلق اس کی تغلیمات راست بازی اور اعتدال و میاند روی\* کی اعلیٰ ترین مثالیں ہیں' جن کوابنے روتوں اور کر دار میں اپنانے ہے ہم اخلاق فاضلہ کی بلندیوں کو چھو کر دنیا و آخرت کی سعادتیں سمیٹ سکتے ہیں۔ حقیقت بد ہے کدان احکام کے ساتھ ساتھ قرآن کریم 'حکت' ہے بھی لبریز ہے اور اس کے ظلم وعبر اس کے مندر جات میں جابجا اصحاب فکر ونظر کو دعوت تد ہر دیتے ہیں۔ چنانچہ جہاں قرآ ن جنی اور اس سے اکتساب فیض کی ایک سطح ' تذکر بالقرآ ن' کی ہے جس کے بارے میں بتكرار بیان كيا كيا ہے كہ وہ انتہائى آسان ب يعنى كتاب الله كى عموى بدايت ظاہر وباہر بادرا ہے كوئى بھى متلاثی حق آسانی سے پاسکتا بے بالکل اس طرح جس طرح سطح آب پر آئی ہوئی مچھلیوں کا پکڑنا بچھ مشکل نہیں ہوتا قرآن کے تذکری پہلوتک رسائی بھی ای طرح آسان وہل ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿وَلَقَدْ يَتَسَرُنَا الْقُرْانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُّدَّكِرٍ ﴾ (القمر) جبکہ دوسری طرف 'تذبر بالقرآن' کا لیول نہ صرف محنت طلب اور مشکل ہے' بیا یک اعتبار ے بہت ی احتیاطوں کا متقاضی ہے۔ تدبر بالقرآن کاعمل اگر صحیح خطوط پڑ تقویٰ ادر تمتک بالقرآن والشنة کی سپرٹ کے ساتھ کیا جائے تو یقدینا بصیرت قرآ نی علمی تعمق اور وسعتِ نگاہ میں اضافہ کا باعث بنرآ ہے۔ چنا نچہ بہت سے جدیدا ذبان کی تسلی وتشفی اسی طور پر ہویاتی ہے اور قرآ نی نعلیمات کا گہرائی اور گیرائی کے ساتھ مطالعہ اور خور وفکرایمان ویفین اور دین جذبات میں اضافہ کر کے عمل پر ابھارتا ہے۔ اس مخضری تحریر میں حکمت و فلسفة قرآني کے ضمن میں علم تغییر یا اصول شریعت کے اہم اُبعاد و جہات کا احاط ممکن نہیں ہے ۔مقصود مختصراً قارئین کے سامنے سے بات رکھنا ہے کہ بیسویں صدی کے اداخر ادراب اکیسویں صدی کے ایک دہائی مل میرے ذہن میں یہاں قد یم یونانی فلسفی ارسطو کی اخلا قیات کا بیان کردہ اصول Golden Mean ' تا ہے جس ارسطونے اخلاقی کردار دعمل کا اہم وصف قرار دیا تھا۔ 🔫 🖁 حکمت قرآن 🕞 جولائى تائمبر 2011 -

گزرنے پر فہم قرآن اور مقاصد شریعت کی تفہیم کے سلسلے میں دور دیتے بہت نمایاں ہو کر ہمارے سامنے آ رہے ہیں۔ ایک روبیدوہ ہے جو دین اور احکام شریعت کو اسی طرح سمجھنا چاہتا ہے جس طرح قرن اوّل کے موّمنینِ صادقین نے سمجھا تھا اور ایے عمل سے اس کی تعبیر چیش کی تھی۔ یعنی بالفاظ دیگر دینی امور کے فہم میں تاریخ اور مرور زمانہ کی کوئی اہمیت نہیں ہے اور ہمیں اینے آپ کو زیادہ سے زیادہ رسول اللّہ مَالَقَظَرُّ اور صحابہ کرام (رضوان اللّہ تعالیٰ علیم اجمعین) کے قد موں تک لے جانا ہے۔ چنا نچا خبن خدام القرآن کے صدر مؤسس برادر بزرگ ڈاکٹر اسرار احمد مرحوم و مغفورا پنی پچاں سالہ سے زائد قرآ تی دعوت کی تگ و تاز میں یہی نکتہ شد ومد کے ساتھ چیش کرتے رہے۔ آپ اس سلسلے میں علامہ اقبال کا یہ شعر بھی سامعین کے جذبات ایمانی کی امکیزت کے لیے بہت زور دے کر پڑ ھتے تھے ۔

حرف او را ریب نے' تبدیل نے آبہ اش شرمندہ تاوہل نے

شار ب قر آن ( مَنَّا يَنْتُوْمَ) اور آ تي كے صحابہ وتا بعين يعنی متقد مين کے حوالے ہے دين كو تحصنے والوں بالفاظ ديگر قد امت پندوں كے برخلاف متجددين دور عاضر كا موقف يہ ہے كہ حالات كے موجود ہتنا ظر ملتى كلچر ازم اور گلو بلائز يشن كے اس عہد ميں مقاصد شريعت كى روشنى ميں فقد كى تفكيل نو اور شظيم جديد كى ضرورت ہے ۔ مابعد جديد يت كے اصول علم اور تعبير وتفہيم متن ( Hermenutics ) كى روت نه صرف احاديث بلكہ قرآن كے احكام ميں بھى تبديكى كى جائتى ہے ۔ اور اس طرح يہ تجدد پند حضرات اسلام كا ايك نيا ايريشن ريفار من اسلام كے عنوان كے تحت پيش كر رہے ہيں ۔ برصغير پاك و ہند كے علاوہ عالم عرب كى مما لك سے تعلق ركھنے والے مسلم دانشور اور عقل كر يہ ہيں ۔ برصغير پاك و ہند كے علاوہ عالم عرب نگار شات ميں تو ضيحات كر رہے ہيں اور اين آر اء كے ليے استدلال كا عجيب وغريب تانا بانا قائم كرتے ہيں ۔ مثلاً سوڈ ان كے بوفيس عبر اللہ التعيم ، جو يورپ اور امريد كى يو يہ ورسيوں ميں تد راين قر كرتے ميں متعد و

Islam and the Secular State : Negotiating the Future of Sharia میں سیکولرسٹیٹ کے حق میں دلیل دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ صرف سیکولر ریاست ہی میں کوئی شخص حقیقی معنی میں مسلمان ہوسکتا ہے۔ان کے اپنے الفاظ ملاحظہ ہوں:

In order to be a Muslim by conviction and free choice, which is the only way one can be a Muslim, I need a secular state.

يروفيسرالنعيم كامندرجه بالإخبال عجيب منطق اورانتهائي انفراديت يسندى كي سوچ يرمني ہے۔ وہ بہ جملہ لکھتے ہوئے فر دکی زندگی اور قکری رجحانات کی تفکیل میں اجتماعیات کی اہمیت سے بالکایہ صرف نظر کرر ہے ہیں ' جولانى تا تمبر 2011 -المحمت قرآن 4

اور عالباً انسان کو کسی تن تنها خلائی مخلوق کے مماثل قرار دے رہے ہیں۔ عرب مسلم مما لک سے تعلق رکھنے والے اس فکر کے حامل متعدد حضرات مغربی دنیا کے استشراقی مراکز (جنہیں اب اسلا مک سٹڈیز یا مسلم عیسائی تعلقات کے مراکز کانام دیا جاتا ہے) میں اپنے متجد ذانہ فکر کی خوب تشہیر کرتے ہیں اور خلا ہر ہے کہ اس میں انہیں اسلام مخالف اسلاموفو بیا میں مبتلا عالمی استعاری قوتوں کی حمایت و سر پر سی حاصل ہے۔ قرآن اور شریعت کے بارے میں ای نوعیت کے خیالات وافکار رکھنے والے پر وفیسر طارق رمضان ہیں جن کی آج کل نہ صرف مغربی دنیا کی جامعات میں خوب پذیرائی ہور ہی ہے گر شتہ برس انہیں ایک میمور یل لیکچر کے لیے لا ہور بھی بلایا گیا۔

مغربی افکار سے شدید متاثر مسلم سکالرز اور دانشوروں پر نفذ و تیمرہ پر مشتل ڈاکٹر احمد عبد الحمید غراب کی کتاب Subverting Islam - the Role of the Orientalist Centres صرف چیشم کشا ہی نہیں' دلچیپ معلومات کا خزید بھی ہے۔ ڈاکٹر شیخ غراب کواپ افکار اور اس کتاب کے شائع کرنے پر کتگ سعود یو نیورٹی کی ندصرف ملازمت سے نکال دیا گیا بلکہ سعودی عرب سے نکل جانے پر بھی مجبور کیا گیا اور ان کی یو نیورٹی میں زیرتعلیم دو بیٹیوں کو جامعہ سے خارج کر دیا گیا۔ ڈاکٹر غراب نے تفصیل سے بیان کیا ہے کہ کس طرح غیر سلم صیہوتی لائی کے پر وفیسر حضرات مسلمان اسا تذہ کے ذہن میں ند صرف حدیث بیک قرآن کے بارے میں بھی شکوک وشہمات پیدا کر کے ان کے معتقدات کی تخریب کاری کا باعث بنج بیں' اور پھر وہ خود اس نقطہ نظر کواپ تلامذہ میں منتقل کرتے ہیں۔

سطور بالا میں قدامت پیندی اور تجدد پیندی کی تشکش کی ہلکی ہی جھلک راقم نے دکھائی ہے۔ حقیقت میہ ہے کہ مد پیکار ہرگز رنے والے کمح کے ساتھ تیز سے تیز تر ہور ہی ہے۔ اس تناظر میں ہم پاکستان میں چھپنے والے دینی جرا کداور صحافت پر طائرانہ نظر ڈالیس تو بیقسیم ان میں بھی نظر آئے گی۔ بلکہ کو جرا نوالہ کے ایک ہی دینی خانوا دے میں فکری اختلاف ان کے رسالوں میں بہت نمایاں ہے اور دومختلف زاو میہ ہائے نگاہ یا mindset ایک دوسرے سے نبعد المشرقین رکھتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ہبر حال مید چھی حقیقت ہے کہ اُمت میں رائے کا اختلاف کو رحمت کہا گیا ہے بشرطیکہ میہ تشتیت وانتشار پر منتی نہ ہو۔

محترم ڈاکٹر اسرار احمد بیتا نے اپنے دروس قرآنی ' لیکچرز اور شائع شدہ کت ورسائل میں مذکورہ بالا دوانتہائی اور ایک دوسرے کے بالکل مخالف اور متضا درویوں کے درمیان راہ اعتدال کی نشاند ہی کی ہے۔ چنانچہ دہ جہاں ایک طرف کتاب وشنت سے تمسک اور اسلاف پندی کی طرف راغب کرتے ہیں وہ ساتھ ہی مغربی اور سیکولردنیا کی تہذیب وافکار کا رد حکمت قرآنی کی گہری بصیرت کے ذریعے کرنا چاہتے ہیں۔ چنانچہ ایمان کے مباحث کے من میں بھی وہ اس ایمان کی افضلیت کے قائل ہیں جس میں تعق ' گہری بصیرت اور علمی جہت مؤثر کردارادا کر رہی ہو۔ ای تناظر میں ڈاکٹر صاحب علامدا قبال کی تفکیل جد ید الہ ہیات اسلامیڈاور ڈاکٹر رفیع الدین مرحوم کی مختلف تصانیف کا حوالہ دیتے ہوئے اس خیال کا اظہار کرتے تھے کہ ان دونوں محسنوں نے علمی کا م کا صرف بلیو پرنٹ ہمارے سامنے رکھا ہے بھے ہمیں آگے بڑھانا ہے۔ ان کے فکر میں اعتدال کا ایک اور مظہر سیہ ہے کہ مغرب بالخصوص امر کی ریاست اور انظامیہ نے جو ادارے ان (institutions) انتہائی عرق ریزی اور طویل جِدو جُہد کے بعد قائم کی ریاست اور انظامیہ نے جو ادارے اہمیت وافا دیت کے قائل ہیں۔ چنا نچہ وہ ان کو' نظام خلافت' کے بحوز ہ سر کچر میں بھی قائم رکھنے کا عند سے دیتے ہیں۔ اور ظاہر ہے کہ میا تقاہ جو جد بدز مانے کے تقاضوں کے میں نظر بہت ہے جر بات اور بحث وتحص سے گز رکر کیا گیا' پوری انسانیت کے فائد کے اور استعال کے لیے ہے جبکہ ہمارے ہاں بعض

ُّ(i) مَحُنُ فِي الدُّنيَا كَانَتُكَ غَرِيْبٌ أَوُ عَابِوُ سَبِيْلِ (بحارى و ترمذى) (ii) بَدَأَ الْإِسْلَامُ غَرِيْبًا وَسَيَعُوْدُ غَرِيْبًا كَمَا بَدَّأً فَطُوْلِي لِلْغُوَبَاءِ (مسلم و ترمذى) آ تريس قارعينِ عمتِ قرآن سے درخواست گزارہوں کہ وہ مرکزی انجمن خدام القرآن کے اس سہ ماہی جریدے کے ساتھ نہ صرف قلمی تعاون بڑھا کیں اس کے قارئین اور حلقہ تریداری کوبھی بڑھانے کی کوشش کریں۔ اس سلسلے میں خاص طور پر جملہ وابتدگانِ انجمن پر خصوصی ذمہ داری عائدہوتی ہے۔ اللَّهُمَّ آدِنَا الْحَقَّ حَقًّا وَّارُزُقْنَا اتِبَاعَهُ وَآدِنَا الْسُلَطَ بِيْتُ الْمَالَحُونُ مَعْلَ الْحَ

المحمت قرآن على المراد على المراد

\*

قرآن جیم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیہ از: ڈاکٹر اسراراحکڈ ترتیب ونڈ دین:سید ہر ہان علی ۔ حافظ محد زاہد سُورةُ النُّخرف سورة الزخرف چھوٹے چھوٹے سات رکوعوں پرمشمل ہے۔مضامین کے اعتبار سے بیسور کا مبار کدا درسورة الدخان جوڑ ے کی شکل میں میں اور ان دونوں سورتوں کا آغاز ( لحمة ) وَالْكِتْبِ الْمُعِينَين ) الله عام ہے۔سورۃ کے آغاز میں فرمایا: ﴿ حُمْ () وَالْكِتْبِ الْمُبِيْنِ () إِنَّا جَعَلْنُهُ قُرْءانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) "ح"م فتم جاس كتاب كى جوبالكل واضح جاورتم في ات قرآ ان عربى بتايا جتا كتم سجي سكو." يهاں يہ بات ذہن میں رکھیے کہ قرآن اللہ کا کلام ہے اور کلام متلقم کی صفت ہوتا ہے۔ لہٰذا جس طرح اللہ کی ذات کسی بھی پیانہ میں آنے والی نہیں ای طرح سے اس کی صفات بھی مطلق ہیں لیکین اللہ تعالیٰ کے اس از لی كلام نے حربی قرآن كى شكل اختياركى ہے جو ہمارے سامنے ہے۔ يہاں بڑے پيارے انداز ميں بتايا جار ہا ہے ك ہم نے بنایا باس کوقر آن عربی تا کہ تم سمجھ سکو۔ چونکہ اس کے اولین مخاطب عرب ہی تھے اس لیے اس اعتبار ۔ توبات بالكل واضح ب كدان كومخاطب كرك بتايا جار باب كداس كوقر آن عربى اس لي بنايا ب تاكدتمهار اوراس کے مابین کوئی تجاب اور فصل ندہو۔ دوسری بات سر کددنیا جمر کی زبانوں میں اپنی وسعت کے لحاظ سے عربی ہی وہ زبان ب جواللد کے ابدی کلام کواینے دامن میں لے سکتی ہے اور یہی وہ زبان ہے جسے کما حقد سمجھا جا سکتا ہے۔ اكلى آيت من فرمايا: ﴿ وَإِنَّهُ فِنْ أُمِّ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِينٌ حَكِيْمٌ ﴾ " اورب شك يدقر آن مارب یاس اُم الکتاب (لوج محفوظ) میں بہت ہی عالی ترتیب وحکمت سے معمور بے''۔ می قرآن مجید کی شان ہے کہ دہ لوب محفوظ میں محفوظ ہے اور دہیں سے بیکلام بذر ایجہ وجی اللی محمد کا ٹیٹے کے سینے پر اُتر اب ساتھ ہی فرما دیا گیا کہ کیا ہم تنہاری طرف سے بیدذ کر پھیردیں گے اس وجہ سے کہتم حد سے تجاوز کرنے والی قوم ہو؟ لیعنی بیدواضح کر دیا گیا کہتم لوگوں کی ہٹ دھرمیوں اور نا دانیوں کی دجہ ہے ایسے عظیم کلام کی تنزیل بندنہیں کی جاسکتی۔ جولائى تا تمبر 2011 م المحمت قرآن

آیات ۲ تا ۱۱ میں سابقہ انہیاء کا ذکر کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے اپنی نشانیوں کو بیان کیا ۔ اس کے بعد آیات ۱۳ تا ۱۴ میں ایک اہم مضمون بیان جوا۔ فرمایا: ﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الْأَزُواجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴾ لِنستوًا على ظُهُوْرِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوْا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُوْلُوا سُبُحْنَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقُرِنِيْنَ @ وَإِنَّا اللَّي رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُوْنَ @) "(الله وہ ذات ب) جس نے سب چیز کے جوڑے بنائے اور بنائمیں تمہارے لیے کشتیاں اور چویائے جن پرتم سوار ہوتے ہو۔ تا کہتم چڑھواس کی پیٹھ پراوراپنے ربّ کا احسان یا دکرو جب تم اس (سواری) پر (اچھی طرح) بیٹھ چکوتو یہ (دعا) پر مود: یاک ہے وہ ذات جس نے اے ہمارے لیے متحر کر دیا ور نہ ہم اسے قابو میں نہیں کر کتے تھے اور ہمیں اپنے رت بھی کی طرف لوٹ جانا ہے۔'' انسان ہاتھی جیسے جانور پر سواری کرتا ہے اس طرح گھوڑ دل اونٹوں' تشتیوں' بحری جہاز وں اور ہوائی جہازوں پرسواری کرتا ہے تو اے جاہے کہ سوار ہوتے وقت مددعا ضرور پڑھ لے کیونکہ اللہ بی نے ان چزوں کوانسان کے تابع کیا ہے درندانسان ماتھی جیسے جانور کوابنے تابع کیے کرسکتا ہے ! الگی آیات میں اللہ تعالیٰ انسان کے ناشکر بے بَن کا شکوہ کرتا ہے کہ انسان اس کی نعتوں کا شکر کرنے کے بجائے اس کے لیے اولا د تجویز کرتا ہے اور وہ بھی بیٹیاں حالانکہ انسان اپنے لیے بیٹیوں کے بجائے میڈں کو پسند كرتاب\_فرمايا: "اور ظہرائی ہے انہوں نے اللہ کے لیے اولا داس کے بندوں میں سے۔ بے شک انسان کھلا ناشکرا ب- كيااللد في ركھ ليس اين تخلوقات ميس بيليال اورتم كود ، دي چُن كريد عدي اور جب ان ميس ہے کی کوخوشخبری دی جائے اس چیز کی جس کوانہوں نے رحمٰن کے نام لگایا (یعنی بیٹی ) تو اس کا چیرہ ساہ ہوجاتا ہے اور وہ تم سے جمر جاتا ہے۔ کیا وہ جوزیور میں پر ورش پائے اور جھکڑے کے وقت بات نہ کر سے (اللہ کی بٹی ہو کتی ہے؟ )ادرانہوں نے فرشتوں کو جواللہ کے بندے ہیں (اللہ کی) پٹیاں مقرّر کیا ہے۔ کیا بیان کی پیدائش کے وقت حاضر تھے؟ عنظر یب ان کی گواہی لکھ لی جائے گی اوران سے باز پر س كى الحكي" (آبات ١٩ تا١٩) اس سورہ کی آیات ۸۳ ۳۸ میں اللہ تعالی نے نبی کریم تلکی فی کان سے کفار کی اس بات کا جواب بایں الفاظ دياب: ﴿ قُلْ إِنَّ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدٌ فَآنَا أَوَّلُ الْعَبِدِيْنَ، سُبُحْنَ رَبِّ السَّمَٰوٰتِ وَالْأَرْضِ رَبّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ، فَذَرْهُمْ يَخُوْضُوا وَيَلْعَبُوا حَتّى يُلْقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوْعَدُونَ، "(اب نی تُنْقَطْ) کہد بیج کدا گراللد کی اولاد موتو میں سب سے پہلے (اس کی)عبادت کرنے والا ہوں۔ یہ جو کچھ بیان کرتے ہیں آ سانوں زین اور عرش کا مالک اس سے پاک ہے۔ آ ب ان کوفضول گوئی اور کھیل تماشے میں منہک رہنے دیچیے پہاں تک کہ وہ دیکھ لیں اس دن کوجس کی ان کودھمکی دی جاتی ہے۔'' آیات ۲۰ اور ۳۱ میں کفار کے قرآن حکیم پر کیے گئے دواعتراضات کو بیان کیا گیا ہے۔ بداعتراضات جولانى تائتر 2011ء المحمت قرآن 8

قرآن حکیم کے توسط سے در حقیقت نبی کریم تلاظیم کی رسالت پر تھے۔فرمایا: (وَلَمَّا جَآءَ هُمُ الْحَقَّ قَالُوا لهذا سِحْوٌ وَإِنَّا بِهِ كَفِرُوْنَ @ وَقَالُوا لَوُلَا نُزَل لهذا الْقُرْانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيْمٍ ٢ "اورجب أن كے پاس حق آیا تو كہنے لگے كر بياتو جادو بادر بم اس كونيس ماتے اور (بي جمى ) كہنے لگے كر یہ قرآن ان دونوں بستیوں (یعنی مکدادرطائف) میں ہے کی بڑے آ دمی پر کیوں نازل نہیں کیا گیا؟'' اللی آیت میں اللہ تعالی نے ان اعتراضات پر تبصرہ کرتے ہوئے فرمایا: \*\* کیا بیلوگ آپ کے پر دردگار کی رحت کو بانٹتے ہیں؟ ہم نے ان کے مابین دنیوی زندگی کا سامان معیشت تقسیم کردیا ہے اور ان میں سے بعض كوبعض يرفضيلت دى تاكدده ايك دوسر ي سے خدمت ليں - آپ كرب كى رحمت بہت بہتر ہے اس ب جو "-ut Z / Z tu-" سورة الانعام مي بحى اللد تعالى في فرمايا: ﴿ ٱلله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ دِسَالَتَهُ ﴾ (آيت ١٢٣) "الله خوب جا نتا ہے کہ (رسالت کا اہل کون ہے اور) کس کوایٹی پیغیر بی عنایت فرمائے۔'' کفار کے پہلے اعتراض کہ بی قرآن جادو ہے کے جواب میں اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ وَإِنَّهُ لَلِهُ تُحَرُّ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُون ٢ اور يد (قرآن) آت كے ليداور آت كى قوم كے لي فيحت باور تم لوگوں یے عنقریب (اس کے بارے میں ) یو چھاجائے گا۔'' اس کے بعد بیاہم مضمون بیان ہوا کہ ان لوگوں کی نگاہوں میں ساری اہمیت سیم وزر کی ہے جبکہ ہماری نگاہوں میں ان کی حیثیت پھر کے بَر کے برابر بھی نہیں فرمایا: ﴿وَلَوُلا آنُ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً لَّجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمِنِ لِبُيُوْتِهِمْ سُقُفًا مِّنْ فِضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُوْنَ ٢ وَلِبُيُوْتِهِمْ آبُوَابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَّكِنُوْنَ ٢ وَزُخُرُفًا وَإِنْ كُلُّ ذٰلِكَ لَكَما مَتَاعُ الْحَيوةِ الدُّنْيَا \* وَالْإَخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَقِيْنَ ٢ ''اگرید(اندیشہ) نہ ہوتا کہ تمام انسان ایک اُمت بن جا کی گے (یعنی کافر ہوجا کیں گے اور ہم ہے جمی اپنامنہ موڑلیں گے) توجولوگ رحمٰن کا انکار کرتے ہیں ہم ان کے گھر کی چھتیں جاندی کی بنا دیتے اور سٹر صیاں (بھی) جن پر وہ پڑھتے۔ اور ان کے گھروں کے دروازے اور تخت بھی جن پر مد تک پد لگاتے ہیں۔اورخوب بخبل (وآ رائش کردیتے، مگریہ یا درکھوکہ) برسب دنیا کی زندگی کاتھوڑا سا سامان ہے اور آخرت (کی عیش دعشرت ) آئ کے پر در دگار کے ہاں پر ہیز گاروں کے لیے ہے۔'' اس کے بعد آیت ۲۹ سے ۵۶ تک حضرت موی عايد کا ذکر ہوا۔ اس تذکرہ میں یہاں ايک خاص بات آئي بادروہ ب شرك في الملك يعنى بادشاہت ميں شرك - بادشا وحقيقى صرف الله باس ليے جوكوئى بھى بااختیار پاباد شاہ مطلق کا دعویٰ کرتا وہ درحقیقت خدائی کا دعوے دار ہے۔فرعون نے بھی اپنی قوم میں یہی ندالگائی : الَيْسَ لِنْ مُلْكُ مِصْرَ وَلهذِهِ الْأَنْهارُ تَجْرِى مِنْ تَحْتِى أَفَلَا تُبْصِرُونَ @ "' كيا مر لينهي ب مصر کی بادشاہی؟ اور بینہری جو میر - (محلّات کے ) یتیج چل رہی ہیں ( کیا میر - انظام میں نہیں ) کیا تم 😹 🕹 حکمت قرآن جولائى تائتر 2011 -91

دیکھتے نہیں؟''پھر حضرت موی علینا پرطنز کرتے ہوئے کہتا ہے: '' بے شک میں اس صخص سے بہتر ہوں جس کی کوئی حیثیت نہیں اور جوصاف گفتگو بھی نہیں کر سکتا ہے۔[ سے بالکل وہی بات ہے جو کفارنے نبی کریم تلاظ کے لیے کہی تھی کہ بیاتو بے حیثیت ہے اس کی جگہ کوئی بڑا صحص ہوتا تو ہم اس کی بات ضرور مانتے۔]تو اس پر سونے کے کنگن کیوں نہ اتا رے گئے یا ( سے ہوتا کہ ) فر شتے جمع ہو کر اس کے ساتھ آتے!''

یہ ہے شرک فی الملک کیعنی فرعون نے بادشاہ مطلق کا دعویٰ کیا' جبکہ اللہ تعالیٰ کو بید عولیٰ نا پسنداور غصہ دلانے والا ہے ۔ اس پر اللہ نے اس سے اور اس کے چیر دکا روں سے انتقام لیا اور ان سب کوغرق کر دیا۔

اُلَّلَى آیات میں حضرت عیلی علیم کا ذکر آیا اور اس تذکرہ میں بیا ہم بات بھی آئی: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَة فَلَا تَمْتَوُنَّ بِهَا وَاتَبِعُون \* هٰذَا صِوَاطٌ مُّسْتَقِيْمُ ﴾ ''اور وہ (عیلی علیم) قیامت کی نثانی ہیں 'پس اس میں شک نہ کرواور میرے پیچھے چلو۔ یہی سیدھا راستہ ہے''۔ جو حالات و واقعات قرب قیامت میں پیش آنے والے ہیں ان میں سے ایک اہم واقعہ حضرت عیلی علیم کا نزول ہے۔ چنا نچہ آپ کے ذکر کے آخر میں ارشاد ہوا: ''کیا بیلوگ اب صرف اس بات کے منتظر ہیں کہ اچا تک ان پر قیامت آجائے اور ان کو خبر بھی نہ ہوا''

# سُورةُ الدُّخان

بيدورة مباركة تين ركوتوں پر مشتل ب - جيسا كدسورة الزخرف ٢ قازين ذكر مواكد بيدونوں سورتيں جوڑ كى حيثيت ركمتى بين اور دونوں كى ابتدا ( لحم ۞ وَالْكِتْبِ الْمُبِينِ۞ ﴾ كالفاظ ب مولى ب -آ كَار ثاد موتاب : ﴿إِنَّا آنُزَكُنْهُ فِنْى لَيْلَةٍ مُّبُرَ حَقٍ إِنَّا مُتَنَا مُنْذِرِيْنَ۞ \* نهم ن اس كونازل كيا ب ايك مبارك رات ين (اور) ہم تو خبر داركر في والے بين - "

المحمت قرآن على المراد على المراد على المراد على المراد الم

قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی '' دخان' یعنی '' دحوال'' کا تذکرہ ہے۔ فرمایا: ﴿فَارْ نَقِبْ يَوْمَ تَأْتِى السَّمَاءَ بِدُخَانٍ مَعْمِيْنِ () يَعْفَشَى النَّاسَ مَظْدَا عَذَابٌ الَيْهُمْ () '' تو اس دن کا انظار کرد کہ جب آسان ہمرت دهواں نظر گانجولوگوں پر چھاجائےگا۔ بددرددینے والاعذاب ہے۔'' اگلی آیت میں نافر مانوں کا تذکرہ کیا گیا ہے کہ وہ اس نشانی کود کچھ کر پکاراتھیں گے:'' اے پر وردگار! ہم سے اس عذاب کودور کرد نے ہم ایمان لاتے ہیں'' (آیت ۱۲)۔ اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ''اب ان کو نصحت کہاں مفید ہوگی جبکہ ہمارے بیسے ہوتے ہیڈ بر آچ جو کھول کھول کر بیان کرتے تھے۔ پھر انہوں نے اُن سے روگردانی کی اور کہنے لگے کہ بیاتو سکھلاتے ہوتے ہوئے ایو جارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: پی ۔''(آیات ۱۱۔ ۲۰)

اكلى آيات ميں كفار كے ليے بطورا متثال فرعون اور حضرت موئ فايند كاذكر ہوا كہ بيسے ہم نے تم تك ابنا پيغام ہدايت پنچانے كے ليے محد (مُنْتَقَيْرُ) كو بيجا اى طرح اس بي بيل ہم نے اپنے پيغ بروں كو مخلف اقوام كى طرف بيجا۔ پرجس قوم نے نافر مانى كى تو ہم نے اے عبرت كانشان بناديا۔ ان ميں ايك آل فرعون ہے جس كى طرف عالى قدر پيغ بر (موى فاينه) كو بيجا۔ انہوں نے اپنى قوم سے كہا: ﴿وَآنُ لَا تَعْلُوْا عَلَى اللَّهِ ﴿ اِنَّهِ اَيْتَكُمْ مِسْلَطْنِ مُحرِس قوم نے نافر مانى كى تو ہم نے اے عبرت كانشان بناديا۔ ان ميں سے ايك آل فرعون ہے جس كى طرف عالى قدر پيغ بر (موى فاينه) كو بيجا۔ انہوں نے اپنى قوم سے كہا: ﴿وَآنُ لَا تَعْلُوُوْا عَلَى اللَّهِ ﴿ اِنَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَّهِ مَالَكُو مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مُوْلَقُونَ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَهُ مَنْ الْمُعْتَى الْنَا الْمُنْ الْمُنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مُنْ الْنَ الْعُرَائِي الْمُولَيْ اللَّهُ مَنْ الْمُنْ الْنَ الْمُولُونُ مَنْ الْنَا مَنْ الْمُنْ الْمُ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْنَا الْمُنْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْمُنْ الْحَدْ اللَّهُ مَنْ الْمُ الْحَدْ الْنَا مُنْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَد الْحَدْمُ مَنْ الْحَدْ الْحَدُ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْ

اگلی آیات میں سرکشوں اوراپنے پروردگار کا تعلم ند ماننے والے متکرین کے کھانے کا بیان ہے کہ زقوم ( کڑ واترین درخت) ان کا کھانا ہوگا اور تیل کی تلچھٹ جیسا کھولتا ہوا پانی ان کا پینا ہوگا اور پھران کے سروں پر گرم پانی ڈالا جائے گا اورکہا جائے گا:'' بیاوہی ہے جس میں تم لوگ شک کیا کرتے تھے۔''( آیت ۵۰)

آیات ۵۱ سے ۵۷ تک جہنیوں کے مقابلے میں اہل جنت اوران کے انعامات کا تذکرہ ہے۔ یہ قرآن پاک کا اسلوب ہے کہ ایک چیز کو بیان کرنے کے بعد اس کی ضد کو بھی ساتھ ہی بیان کرتا ہے تا کہ فرق واضح ہوجائے۔ فرمایا: ﴿إِنَّ الْمُتَقَمِّدُنَ فِنْی مَقَام آمِیْنِ ﴿ فِنْ جَنَّتٍ وَّعْدُوْنِ ﴾ ''ب شک پر ہیز گارامن کی حالت میں ہوں کے (یعنی) باغوں اور چشموں میں'۔ مزید فرمایا کہ ان کا گیاس خالص ریشم کا ہوگا خوبصورت حوریں ہوں گی ہر طرح کے میوے ہوں گے اور بیصرف ایک دفعہ ہی (دنیا میں) موت کا مزہ چکھیں گے پھر اہدی حیات ہو گی جس میں مرتا نہیں ہو گا۔ آخر میں فرمایا: ﴿فَضْلًا مِنْ زَبِّ لَكَ مَنْ خَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد قرآن المحمد المحم المحمد المحم

الْعَظِيْمُ ٤) '' بيتمہارے پروردگاركافشل ہے۔ يمى تو بڑى كاميابى ہے۔ 'اللَّهُمَّ اجْعَلْنَا مِنْهُمُ ا آيت ٥٨ ميں فرمايا: (فَاِنَّمَا يَشَرْ نَهُ بِلِسَائِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّوُوْنَ ٤) '' (ال نِي تَلَقَّقُوْما) بم نے اس كتاب كوآ پ كى زبان ميں آسان بناديا ہے تاكہ بيلوگ تصحت پكڑيں' ۔ يعنى اس قرآن كوبم نے عربى ميں نازل كيا جوآ پ كى دابان ہے اس ليے بيآ پ كى زبان سے بڑى سولت كے ساتھادا ہوتا ہے۔ اس كے بيد معنى بہر حال نہيں ہيں كداس كے مضامين ميں گہرائى نہيں ہے۔ اصل اعجاز تو ہوتا ہى '' سبل متنع'' ميں كدالفاظ تو آسان ہول كين مضامين ايس كرمن من تر مان بند تركر نے كے ليے اس كى گہرا يتوں ميں اتراجائے۔ قرآن بھى بعينہ اى حيثيت كاما لك ہے۔ اى ليے تو امرءالقيس (جا بلى دوركا برا شاعر) اس كلام كود كھر كردتك رہ گيا اوركو كى سم اس كتر كل كل مند لا سكا۔

# سُورةُ الجَاثية

يہ سورة مباركد چارركوتوں پر مشتل ہے۔ مضايتن كا عقبار سے يہ سورة مباركداوراس كے بعد آن والى سورة الاحقاف جوڑ كى شكل يس بيں اوران دونوں سورتوں كا آغاز ( لحق آت تنويل الكيت من الله المحود يؤ المحكيني ج ) سے مور با ہے۔ اس سورة مباركد كے مضايتن كى سورة الدخان كے مضايتن كر ساتھ بھى كہرى مشاببت ہے جس سے محسوس ہوتا ہے كہ سورة الدخان كے فوراً بعد يہ سورة نازل ہوتى ہے۔ اس كا موضوع بھى مشاببت ہے جس سے محسوس ہوتا ہے كہ سورة الدخان كے فوراً بعد يہ سورة نازل ہوتى ہے۔ اس كا موضوع بھى تو حيد اور آخرت كے متعلق كفار مكد كے اعتراضات كا جواب دينا اور ان كوان كے اس روية پر متنبة كرنا ہے جو انہوں نے قرآن كى دعوت كے مقال مكد كے اعتراضات كا جواب دينا اور ان كوان كے اس روية پر متنبة كرنا ہے جو انہوں نے قرآن كى دعوت كے مقال بلي ميں اختيار كرد كھا تھا۔ سورة كرة خان كے اس روية پر متنبة كرنا ہے جو انہوں نے قرآن كى دعوت كے مقاليل ميں اختيار كرد كھا تھا۔ سورة كرة غاز ميں فرمايا: "رحم آن تكى دعوت كے مقاليل التي يوني اللي التي يؤ يؤ التي كي مورة كرة غاز ميں فرمايا: آلي انہوں نے قرآن كى دعوت كے مقاليل ميں اختيار كرد كھا تھا۔ سورة كرة غاز ميں فرمايا: انہوں ن قرران كى دعوت كر مقال مات كا جو اور دينا اور دان كوان كەل روية پر مند بي اور ان كوان كەل مور مايا: مرحم انہوں ن قرران كار دول الله كى طرف ہے جو ماليا: آيات سے ای مرايا:

میں نثانیاں میں ان لوگوں کے لیے جو خور کرتے میں۔' آ گے ان نثانیوں کے باوجود اپنے کفر پر اڑے رہنے والوں کے دردناک انجام کا تذکرہ ہے۔ فرمایا: (فَبَشِّرْهُ بِعَذَابِ الَيْنِهِ ٥) '' ايس شخص کو دکھ دينے والے عذاب کی خوشخبری بنا دو'' ۔۔.. ﴿ اُولَیْلَكَ لَکُمْ عَذَابٌ مَّعْدِيْنٌ ٥) '' ايسے لوگوں کے ليے ذليل کرنے والا عذاب ہے''۔۔... ﴿ وَلَکَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ٢) '' اور ان کے ليے براعذاب ہے''۔۔... ﴿ لَکُهُمْ عَذَابٌ مِّنْ ذِحْزٍ آلَيْتُمُ ٥) '' ان کو تخت قدم کا درد د بن والا عذاب ہوگا۔''

آیت ۱۹ میں اللد تعالی نے جزا وسزا کے حوالے سے ایک خاص اصول بیان کر دیا۔ فرمایا: ﴿ مَنْ عَمِلَ صالحًا فَلِنَفْسِهِ "وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا لَمُمَّ اللي رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ٢٠ جوكوتى نيك كام كر الوابي لي كر الدرجو بُراكر الركاس كاضرراى كوبوكا بحرتم سباب رب كى طرف لوثاديد جاد ك - يهال بديادر هيس كرآب ايمان لات ياكونى فيك كام كردب بي تويدكى يراحسان نبيس كردب - يمل آب اين لي كردب بي -آ گے آیات ۲۱ تا ۱۸ میں بن اسرائیل کے حوالہ سے ارشاد ہور باہے: \*\* ہم نے ان کو کتاب کمیت اور نبوت عطافر مائی اوران کوعدہ سامان زیست دیا اور دنیا بھر کے لوگوں پر ان کوفضیلت عطا فرمائی۔ دین کے معاملہ میں ان کو واضح ہدایات دیں پھرعلم آجانے کے بعد ان کے درمیان آپس کی ضد کی وجد سے اختلاف ہوا۔ قیامت کے دن اللہ ان باتوں کا فیصلہ کردے گاجن میں وہ اختلاف كرتے رہے۔ (اے ني تُلْقُظ ) ہم نے آپ كودين كے معاملہ ميں ايك صاف شاہراہ يعنى شريعت پرقائم کیا ہے لہٰذا آپ ای پر چلتے رہےاورا یے لوگوں کی خواہشات کا اتباع نہ یجیجے جوعلم نہیں رکھتے۔'' تيسر \_ رکوع ميں د ہريت کامضمون بتمام وکمال بيان ہوا ہے فرمايا: ﴿ أَفَرَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَةُ هَوْمَهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِمٍ غِشْوَةً \* فَمَنْ يَتَهْدِيُهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ \* أَفَلَا تَذَكَّرُوْنَ ٢ · · کیاتم نے نخور کیا اس شخص کے حال پر جس نے خواہش نفس کواپنا معبود بنالیا اور اللہ نے اس کو اس کے تمام ترعلم کے باوجود گمراہ کردیا اور اس کے کانوں اور دل پر مہرلگا دی اور اس کی آنکھوں پر بردہ ڈال دیا۔ اللہ کے بعداب کون ہے جواس کو ہدایت دے؟ تو کیا تم نصیحت نہیں پکڑتے؟'' اس بات کواگر آج کے دور پر منطبق کر کے دیکھا جائے تو آج کل کیسا کیساعلم وجود میں آچکا ہے اور سائنس وٹیکنالوجی کس درجہ تک ترقی کررہی ہے لیکن بجائے اس کے کہ اس علم کی ترقی ہے لوگوں کی بصیرت میں اضافه موتاده حقيقت سے دور سے دورتر ہوتے چلے جار بے بی ۔ اگلی آیت میں دہریت کے اس مضمون کو آگے بڑھاتے ہوئے فرمایا:''اور کہتے ہیں کہ ہماری زندگی تو بس یہی دنیا کی زندگی ہے بہم خود مرتے ہیں اورخود جیتے ہیں اور ہمیں ہلاک کرنے دالی شے محض گردش ایام ہے۔اور ان کواس کا کچھلم بیس بیصرف گمان ہے کا م لیتے ہیں'۔ ان کا نقطہ نظریہ ہے کہ بیکا نئات آپ ہے آپ چل رہی ہے اور روال دوال ہے۔ آپ سے آپ ہی چیزیں بن رہی ہیں اور ختم ہور ہی ہیں۔ ہم نہیں مانتے کہ اور جولائى تاتمبر 2011 -ا 🕹 🕹 🕹 🕹 🕹 B

کوئی بالاتر ہتی یا طاقت ہے جس کا ارادہ یا مثیت یہاں کا رفر ما ہے۔ اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''(اے نبی مَکَلَظُوْم) کہہ دواللہ ہی تم کوزندہ کرتا ہے پھر (وہی ) تم کوموت دیتا ہے۔ پھر وہ تم کو قیامت کے روز' جس میں کوئی شک نہیں' جمع کرے گا۔لیکن بہت ہے لوگ اس کوئہیں جانتے۔''(آیت ۲۶)

آیت ۳۲ میں اللہ تعالیٰ نے قیامت کے بارے میں کفار کا قول نقل کیا جو قیامت کو من گمان خیال کرتے تھے۔ فرمایا: ''اور جب کہا جاتا کہ اللہ کا دعدہ سچ ہے اور قیامت میں پھر شک نہیں تو تم کہتے تھے کہ ہم نہیں جانے کہ قیامت کیا ہے 'ہم اس کو مض گمان خیال کرتے ہیں اور ہمیں یقین نہیں آتا''۔ اگر ہم خور کریں تو اس دفت قیامت کے حوالے سے ہم میں سے اکثریت کا حال یہی ہے کہ ہم بھی آخرت کو ایک گمان سجھتے ہیں کہ شاید ایسا ہو۔ اگر ہمارا دل آخرت اور قیامت کے قیام کے حوالے سے مطمئن ہو جائے تو اس سے ہماری زندگی میں عملی اعتبار سے ایک انقلاب عظیم ہریا ہوجائے گا'لیکن میدوہ چیز ہے جو آسانی سے ہاتھ آنے والی نہیں۔

آخرى آیت میں اللہ تعالى نے كبريائى اور برائى كواپنے ليخص كرتے ہوئے فرمایا: ﴿وَلَهُ الْكَبْنِوِيَمَاءً فِى السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ صَوَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكَيْمُ ﴾ ''اور آسانوں اورزمين ميں اى (اللہ) كى برائى ہے۔ اور وہ غالب اور دانا ہے''۔انسانوں كے ليے تكبر كى صورت جائز نہيں ہے۔ ايک حديث قدى ميں سيدالفاظ آتے ہيں: ''تكبتر ميرى چا در ہے اور عظمت مير الباس'جس نے مجھ سے ان ميں ہے كى ايک پر جھگڑا كيا تو ميں اسے جہتم ميں پچينک دوں گا۔'' (ابوداؤد)

## سُورةُ الأخقاف

یہ سورہ مبارکہ جاررکوتوں پرشتمل ہے اور بیرمضامین کے اعتبار ہے سورۃ الجاشیہ کا جوڑا ہے۔اس میں کفار مکہ کوان گراہیوں کے نتائج سے خبر دار کیا گیا ہے جن میں نہ صرف وہ مبتلا سے بلکہ بڑی ڈھٹائی کے ساتھ اُن پر جے ہوئے تھادرالٹان شخص کو ہدف ملامت بنار بے تھے جوانہیں ان گراہیوں سے نکالنے کے لیےکوشاں تھا۔ قرآن کواللہ کا کلام ماننے کے لیے تیار نہ تھا ور قیامت 'حیات بعد الموت اور سز اوجزا کی باتوں کوا یک مَن كمر ت افساند بحظة تص- آغا ذكام بور باب: ﴿ حُمْ () تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ الله الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ) " جاس كتاب كانزول باس بستى كى طرف ، جوالعزيز اوراكليم ب-" یہ پالکل دہی الفاظ ہیں جن سے سورۃ الجاشیہ کی ابتدا ہوئی تھی۔ اس سورۃ کی آیت ۹ ایک اہم آیت ہے جس میں فرمايا كما: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدُعًا مِّنَ الرُّسُل وَمَآ آدُرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ إِنَّ ٱتَّبِعُ إِلَّا مَا يُؤخِّي إِلَى وَمَآ أَنَا إِلَّا نَذِيْرُ مُّبِينُ ٢ ·· (اب نی تلایق ) ان ب کہدد بیج کہ میں کوئی نیا نویلا رسول تونیس ہوں اور مجھے پچھ معلوم نہیں کہ کل میرا کیا بے گاادرتمہارا کیا بنے گا؟ میں تواسی کی پیروی کرر ہاہوں (ادرعمل کرر ہاہوں) کہ جو بھی پروچی کیا جولائى تائمبر 2011 -餐 🖁 حکمت قرآن 🖥 14

اس آیت میں ریم می فرمایا گیا کہ انسان چالیس سال کی عمر میں سِ رُشد کو پیچی جاتا ہے۔ ای کو بنیا دیناتے ہوئے میں نے میر تجویز کیا ہے کہ پاکستان کے سیاسی نظام میں ووٹر کی عمر بھی چالیس سال ہونی چا ہے تا کہ وہ پوری سمجھ داری سے اپنارائے دہی کاحق استعال کرے۔

آیت ۲۱ میں حضرت ہود علیظ کا ذکر ہے جس میں حضرت ہوداوران کی قوم کا معاملہ مذکور ہے۔ فرمایا: ''اور یا دکرو( قوم) عاد کے بھائی ( ہود علیظ) کو کہ جب انہوں نے اپنی قوم کو سرز مین احقاف میں ہدایت کی ۔۔۔ اور تحقیق ان سے پہلے اور پیچھے بھی ہدایت کرنے والے گز رچکے ہیں ۔۔۔ کدالللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کر وُ جھے تہ ہمارے بارے میں بڑے دن کے عذاب کا ڈر ہے۔ کہنے لگہ کیا تم ہمارے پاس آئے ہو کہ ہم کو ہمارے معبودوں سے پھیر دو؟ لے آؤ وہ چیز (عذاب) جس سے ہمیں ڈراتے ہوا گرتم سچے ہو' قوم کے انکار اور ہٹ دھرمی پران پر آندھی کا عذاب آیا اور اس نے اس قوم کو ہم کردیا۔

آیات ۲۹ تا ۳۲ میں ایک واقعہ بیان ہوا ہے کہ نبی اکرم گانلی کی موقع پر وعظ فرمار ہے تھے یا قر آن سنا رہے تھے توجناّت کے ایک گردہ کا دہاں سے گز رہوا انہوں نے دہاں پر قر آن سنا جس کے نتیجہ میں ان کے اندر دعوت کا جذبہ اُجراا درانہوں نے اپنی قوم میں جا کر دعوت دی۔ فرمایا:

''اور جب ہم نے جنوں میں سے ایک جماعت تہماری طرف متوجد کی کد قرآن سنیں 'تو جب دہ اس کے پاس آئے ( نو آ پس میں ) کہنے لگے کد خاموش رہو۔ جب ( پڑھنا اور سننا ) تمام ہوا تو اپنی قوم میں داپس لگھ تا کد انہیں کی بحث کریں۔ کہنے لگا اے قوم ہم نے ایک کتاب می ہے جو موئی کے بعد نازل ہو تی ہے جو ( کتابیں ) اس سے پہلے ہیں ان کی تصدیق کرتی ہے 'تی اور سید ھے رائے کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اے قوم ! اللہ کی طرف بلانے والے کی بات قبول کردا ور اس پر ایمان لاؤ 'اللہ تم ہمارے گناہ بخش دے گا اور تمہیں دکھ دینے والے عذاب سے دور رکھ گا۔ اور جو خص اللہ کی طرف رہنمائی کرتی قبول نہ کرے تو وہ زمین میں (اللہ کو) عاجز نہیں کر سے گا اور نہ اس کے سوا اس کے حمایت ہوں گے۔ سی لوگ صرت گر اہی میں ہیں۔''

ہمارے لیے بیایک مثال ہے کہ کوئی خیراور نیکی کی بات اور نیک دعوت اللہ کے کسی بھی بندے کے سما منے آئے تو وہ اس کوقبول کرے اور اس کاعلمبر داراور پر چارک بن جائے۔ اس سورۃ کی آخری آیت میں تشویق وتر غیب کے بڑے دککش پیرائے میں نبی کریم مکال پیڈ کم کوصبر کا تھکم دیتے

اں طورہ کی اسری ایٹ یک طوری وٹر لیب سے برےد ک پیرائے یک بی کریہا کا پیرا وطبر کا سم دیسے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا: ''(اے مُدَنَّا يَقُیل) صبر سیکیچے جس طرح عالی ہمت پیفیر صبر کرتے رہے ہیں اوران کے لیے(عذاب) جلدی

ند ماطلے - جس دن بدائں چیز کود کھرلیں تے جس کا ان کے وعدہ کیا جاتا ہے تو (خیال کریں گے) گویا ہم (دنیا میں)صرف دن بحربی رہے۔(بیقر آن) پیغام ہے پس اب نافر مان ہی ہلاک ہوں گے۔''

\*\*

جولائى تاتمبر 2011ء كا

#### **O**

🗲 🖁 حکمت قرآن 🚽

ترجمه قرآن مجيد

مع صرفي و نحوى تشريح

افادات: حافظ احمد بارمرحوم ترتيب وتدوين:لطف الرحن خان

> سورة النساء بر

آيت ٢۵

وَمَنُ لَمُ يَسْتَطِعُ مِنْكُمُ طَوُلًا أَنْ يَنْكَمَ الْمُحْصَنْتِ الْمُؤْمِنْتِ فَمِنُ مَّا مَلَكَتُ آيُمَاكَكُمُ مِّنُ فَتَيْتِكُمُ الْمُؤْمِنْتِ وَاللَّهُ اعْلَمُ بِإِنْهَا لَكُمُ مَعْضَكُمُ مِّنْ بَعْضَ عَالَكُوهُنَ بِإِذْن اَهْلِهِنَ وَاتَوْهُنَ أَجُوْرَهُنَ بِالْمَعْرُوْفِ مُحْصَنْتٍ غَيْرَ مُسْفِحْتِ وَلَا مُتَخِذْتِ اَخْدَانِ فَإِذَا أُخْصِنَ فَإِنْ اتَيْنَ بِفَاحِمَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِضْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنْتِ مِن الْعَذَابِ لَمُ

<u>طول</u>

طَالَ - يَطُوُلُ (ن) طَوُلًا :(1) دراز مونا كمبامونا-(٢) خيرات دينا بخش كرنا (ليعنى دولت ميں لمبا مونا)- ﴿فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوْبُهُمْ ﴾ (الحديد: ١٦) ' پر دراز مولى ان پر مدّت توسخت مو كئ ان كے دل-'

طُوْلٌ (اسم ذات) : لمبانی \_ ﴿وَلَنْ تَبْلُغَ الْمِجْبَالَ طُوُلًا ﴾ (بنی اسراء یل) ''اورتو ہر گزنیس پنچ گا پہاڑکو بلحاظ لمبائی کے ''

طوِيْلٌ (فَعِيْلٌ كوزن پر صفت): لمبار ﴿ إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحًا طَوِيْلًا ﴾ (المزمل) '' ب شک آپ كے ليے دن ميں ايك لمبى مصروفيت ہے۔''

طَوْلٌ (اسم ذات): "خاوت مال دولت \_ ( تَسَدِيدُ الْعِقَابِ " فِن الطَّوْلِ " ) (المؤمن: ٣) " سخت بكر والا جُودوكرم والا فر (إنستا فَدَنكَ أولُوا الطَّوْلِ ) (التوبة: ٨٦) "اجازت جام بت إن آب حدولت والے "

المحمت قرآن کی استر 2011ء کی استر 2011ء کی استر 2011ء کی استر ۲۰۱۰ء کی استر ۲۰۱۰ء کی استر ۲۰۱۰ء کی استر ۲۰۱۰ کی استر ۲۰۰۰ کی استر ۲۰۰۰

تطاوّل ( تفاعل) تطاوُلًا : دور کی چزی طرف گردن بلند کر ے دیکھنا کمبائی ظاہر کرنا۔ ﴿ فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُونَ ﴾ (القصص: ٤٥) " پھر لمبائی ظاہر کی ان پر عمر نے . "

فتى

فَتَى۔ يَفْتِيْ (س) فَتَى : نوجوان بونا ْخادم بونا (زيادہ ترنوعمرلڑ کے نو کرر کھے جاتے ہیں)۔

فَتَى تَثْني فَتَيَانِ ن فِتْيَانٌ اور فِتْيَةٌ : نوجوان لرُكان نوعمر خادم يا ملازم - ﴿قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُوهُمُ يُقَالُ لَهُ الْبُرْهِيْهُم ﴾ (الانبياء) '' انهول نے كہا كہ بم نے ساايك نوجوان كؤوه ذكر كرتا ہے ان كا (ليحی بُتول كو براكبتا ہے ) جس كوكها جاتا ہے ابرا تيم' و وَدَخلَ مَعَهُ السِّبْحِنَ فَتَيْنَ ﴾ (يوسف: ٣٦) 'اور داخل ہوتے اس كساتھ قيد خانے ميں دونو جوان كر وَوَقَالَ لِفَتْنَانِهِ اجْعَلُوْ اِيضَاعَتَهُمُ ﴾ (الكنياء) '' اور داخل موت كہا كہتا ہے ) جس كوكها جاتا ہے ابرا تيم' و وَوَقَالَ لِفَتْنَانِهِ اجْعَلُوْ اِيضَاعَتَهُمُ ﴾ (يوسف: ٣٦) '' اور داخل ہوتے اس كساتھ قيد خان ميں دونو جوان كر لو وَقَالَ لِفِتْنَانِهِ اجْعَلُوْ اِيضَاعَتَهُمُ ﴾ (الكهف: ٣٣) ' اور انهو ل كہا اپنے خادموں سے كم لوگ ركھ دوان كى يوخى ن القائي فَتْيَانُ أَمَنُوْ الرَّ الْحَدَقَ مَعْدَانَ اللّهُ عَنْهُ الْعَنْدَيْنِهِ اللّهُ مُوقَعْدَةُ اللّهُ مَعْدَى اللّهُ اللّهُ مُوقَالَ لَوَقَالَ لِفَتَيْنِهِ الْحَعَلُوْ الْحَمَاعَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ فَالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُولَدُول اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعْتَانًا اللّهُ مُولاً اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُولاً اللّهُ اللّهُ مُولاً اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُولاً اللّهُ مُعْلَيْتُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مُولاً اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُولاً اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ مُولاً اللّهُ مُ

فَتَاقَ ج فَتَيَاتٌ : نوجوان لرك خادمه كنيز آيت زير مطالعه

اَفْتَى (افعال) افْتَاءً: مسلك كاحل بتانا فتوى دينا\_ (وَبَى صلاحيت ك لحاظ ب سى كونوجوان كرنا يعلى خدمت كرنا) - ﴿قُلِ اللَّهُ يُفْتِدِكُمُ فِي الْكَلْلَةِ ﴾ (النساء: ١٧٦) "آ بَ كَبِي كماللَّد بتا تا بتم كوكلاله ك بارے ميں-"

اَفْتِ ( نعل امر ) : توبتا توفتوی دے۔ ﴿ اَفْتِنَا فِی سَبْعِ بَقَرْتٍ ﴾ (يوسف: ٤٦) ''توبتا ہميں سات موثى گايوں کے بارے ميں۔''

اِسْتَفْتَى (استفعال) اِسْتِفْتَاءً : مسلح كاحل يو چما فَوْكَ مانكنا . ﴿ وَيَسْتَفْتُوْنَكَ فِي النِّسَاء \* ﴾ (النساء: ١٢٧) ''اور بيلوگ يو چھتے ہيں آ ب عورتوں ے بارے ميں ۔ ''

السَّتَفُتِ ( فعل امر ) : تو يوج تو فتوى ما تك - ﴿ فَاسْتَفْتِهِمُ الرَّبِيكَ الْبُنَاتُ وَلَهُمُ الْبُنُوْنَ ﴾ (الصَّفَّت) "تو آ بُان لوكوں ت يوچيس: كما آ بُ كرب كے ليے بيٹياں بي اوران كے ليے بيٹے؟ "

<u>خ د ن</u> ٹلاثی مجرد سے نہیں آتا۔ بحادیٰ (مفاعلہ ) مُحَادَنَةً :ایک دوسرے سے دوسی کرنا'یاری لگانا۔

حِدْنٌ ج أَخْدَانٌ : (مَركروموَنت دونوں كے ليم آتا ہے) دوست يار آيت زير مطالعه

تركيب : 'مَنْ ''شرطيه ب- 'كَوُلا ''تميز ب' يَسْتَطِعْ ''كى - 'فَمِنْ مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ''جواب شرط باور 'مِنْ فَتَلِيكُمْ ''اسكا بدل ب- 'أعْلَمُ ''تفضيل كل باور 'وَاللَّهُ'' كى خبر ب- 'مُحْصَنْتٍ ' غَيْرَ مُسْفِعْتٍ '' اور 'لَامُتَّخِذَتِ '' يرب عال بي \_' ذَلِكَ ''كا اشاره 'فَانْكُحُوْهُنَّ ''كى طرف ب-

نوٹ: کوئی آ زادیعنی خاندانی شادی شدہ مردیا عورت زنا کرے تو اس کی سزارجم ہے۔اگر کوئی غیر شادی شدہ یہی جرم کرے تو اس کی سزا ایک سوکوڑ ہے ہیں۔لیکن یہی جرم اگر کسی غلام یا کنیز ہے ہوتا ہے تو خواہ وہ شادی شدہ ہویا غیر شادی شدہ ٔ دونوں صورتوں میں اس کی سزا پیچاس کوڑ ہے ہیں۔

### آیات۲۶۶۲۸

يُرِيُدُ اللهُ لِيُكِيِّن لَكُمُروَيَهُ بِيَكُمُ سُنَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمُ وَيَتُوَبَ عَلَيْكُمُ وَاللهُ عَلِيُمٌ حَكِيْمُ وَاللهُ يُرِيُدُ أَنْ يَتُوْبَ عَلَيْكُمُ \* وَيُرِيُدُ الَّذِيْنَ يَتَبِعُوْنَ الشَّهَوٰتِ أَنْ تَمِيْكُوْ مَيْلًا عَظِيْهَا ( يُرِيُدُ اللهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنَكُمُ \* وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيْفًا (

مىل

ترجمه:

آیات۳۲۳۶۳

يَآتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْ لاَ تَأْكُلُوْ الْمُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِإَلْبَاطِلِ إِلَّا آنْ تَكُوْنَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِ قِنْكُمْ وَكَا تَقْتُلُوْ الْفُسَكُمُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيْهَا، وَمَنْ يَقْعَلْ ذَلِكَ عُدُوانَا وَظُلْهَا فَسَوْفَ نُصْلِيْهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيُرًا، إِنْ تَجْتَنِبُوْ الْبَابِرَ مَا تُنْهُوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمُ سَيَّاتِكُمْ وَنُدُخِلَكُمُ مُّدُخَلًا كَرِيْبًا، وَلا تَتَمَتَّوْ المَا لَهُ يُعَنَ بَعْضَكُمُ عَلَى بَعْضِ لِلِتِجَال نَصِيْبٌ مِتَا الْتَسَبُوا وَلِلا تَتَمَتَوْا مَا فَضَلَ اللَّهُ يَهِ وَاسْتَلُوااللَّهُ هِنْ فَضَلِهِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلْ تَتَمَعُوا وَلِلاِسَاءِ وَنَصَيْبُ مِتَا اللَّهُ عَلَيْ وَيَعَالُ

تركیب : 'تَحَوَّنَ ''كااسم اس میں شامل 'هِي '' كا ضمير ب جو 'امَوَالَ '' كے ليے ب ' نيجارَةً ''اس كى خبر ب - ' يَفْعَلْ ''كا مفعول ''ذللكَ ''ب - ''عُدُواناً ''اور ''ظُلْماً'' حال بيں - ''نَدُخِلْ ''كا مفعول ''حُمْ'' كا ضمير ب - ''مُدْخَلًا ''ظرف ب اور 'تحويماً''اس كى صفت ب - ''نَصِيْبْ ''مبتدا مؤخر عمره ب

ترجمه: يْآيَتُهَا الَّذِيْنَ :ا\_لوَّوج أُمَنُوا : إيمان لات أَمْوَالْكُمْ : تمهار ال لاَ تَأْكُلُونا : تم لوك مت كمادً بَيْنَكُمُ : آ پس ميں بِالْبَاطِلِ : ناحق تَكُوْنَ : وه مو الآأن : سوات اس کے کہ يتجارّةً : كولَى تجارت عَنْ تَوَاضٍ : بالمحى رضامندى -وَلا تَقْتُلُوا : اورمت قُل كرو مِنْكُمْ بَتْمَ لوكون مِن أَنْفُسَكُمْ : اينوں كو إِنَّ اللَّهُ : يَقِينَا الله كَانَ : ٢ بِكُمْ : تم ير وَمَنْ : اورجو دَجِيْمًا : رحم كرف والا 📚 🕹 حکمت قرآن جولائي تائمبر 2011ء كا 21

تو جھوٹ نہ پولیں اور جب وعدہ کریں تو وعدہ خلافی نہ کریں اور جب ان کے پاس کوئی امانت رکھی جائے تو اس میں خیانت نہ کریں اور جب کوئی سامان خریدیں تو اُس سامان کو (بلادجہ ) برااورخراب نہ بتا کمیں اور جب اپنا سامان فروخت کری تو (خلاف داقعہ ) اس کی تعریف نہ کریں' ادران کے ذمہ کسی کا قرض ہوتو ٹال مٹول نہ کریں اور جب ان کا قرض کسی کے ذمہ ہوتواس کوئنگ نہ کریں۔ (منقول از معارف القرآن) فوت ٢: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوْا أَنْفُسَكُمْ ﴾ يجط فقر التمة بهي بوسكتاب اورخودا يك ستقل فقره بهي - أكريج يط فقر ب كاتمته مجها جائة تواس كا مطلب بير ب كه دوسرون كامال ناجائز طور يركهانا خودايخ آب كوبلاكت مين د الناب کیونکہ اس کی وجہ سے نظام تمدن خراب ہوجا تا ہے اور اس کے برے نتائج سے حرام خور آ دمی خود بھی نہیں بنج سکتا' اور اس کی دجہ ہے آخرت میں عذاب کامستحق بن جاتا ہے۔اوراگراہےمستقل فقرہ سمجھا جائے تواس کے دومعنی ہیں۔ ایک بیر کدایک دوسرے کوتش مت کرو۔ دوسرے بیر کہ خود کشی مت کرو۔ اللہ تعالیٰ نے ایسے جامع الفاظ استعال کے ہیں اور تر تیب کلام ایسی رکھی ہے کہ اس سے بیہ تینوں مفہوم نکلتے ہیں اور تینوں حق ہیں۔ (تفہیم القرآ ن) فوت " جميره گنا ہوں سے بحين ميں سي محلى داخل ب كەتمام فرائض و واجبات كوادا كرے ' كيونكه فرض اور واجب کا ترک کرنا خودایک کبیرہ گناہ ہے۔ تو حاصل بیہوا کہ جو مخص فرائض اور داجبات ادا کرتے ہوئے تمام كبيره كنا ہوں سے اپنے آ ب كو بچالے تو اللہ تعالى اس كے اعمال صالحہ كو صغيره كمنا ہوں كا كفاره كرديں گے۔ وضوكر في معجد جات جوئ مرقدم ير نما زاور دوسر اعمال صالح س كناه معاف جو ف كاجوذكر احادیث میں آتا ہے ان سے مراد صغیرہ گناہ ہیں۔ اس کی وجہ سے کہ کبیرہ گناہ تچی توبہ کے بغیر معاف نہیں ہوتے۔(معارف القرآن) فوٹ کی: جن فضائل کی تمنا کرنے سے انسان کواللہ تعالی نے منع کیا ہے ان کاتعلق ایسی چیز وں ہے ہے جن پر

انسان کا کوئی اختیار نہیں ہے اور جن میں انسان کی کوشش کا کوئی دخل نہیں ہے مثلاً کسی کا مردیا عورت ہونا، کسی خاندان میں پیدا ہونا، خوش شکل ہونا، خوش آ واز ہونا، وغیرہ ۔ یہ تقذیری معاملات میں جبکہ پچھ فضائل انسان کے اختیار میں میں میں جیسے علمیٰ عملی اور اخلاقی کمالات حاصل کرنا۔ ان کے لیے اسی آیت میں ارشاد فرمایا کہ مرداور عورت دونوں کوان کی کوشش میں سے ایک حصہ ملے گا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ اپنی کم ہمتی اور بے عملی پر پردہ ڈالنے کے لیے نقذ ریکا بہانہ بنانا غلط ہے۔ (معارف القرآن)

### آيات۳۳تا۳۵

وَلِحُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِتَمَا تَرَكَ الْوَالِدِٰنِ وَالْأَقْرَبُوْنَ \* وَالَّذِيْنَ عَقَدَتُ آيُمَالَكُمُ فَانْتُوْهُمُ نَصِيْبَهُمْ \* اِنَّ الله كَانَ عَلَى كُلِّ شَىءٍ شَهِيْدًا ﴿ الرِّجَالُ قَوْمُوْنَ عَلَى البِّسَآء بِهَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِهَا ٱنْفَقُوْا مِنْ آمُوالِهِمُ \* فَالصَّلِحْتُ فَنِتْتَ حَفِظَتَ لِلْغَيْبِ بِهَا حَفِظَ اللهُ \* وَالْتِيْ تَخَافُوْنَ نُشُوْرَهُنَ فَعِظُوْهُنَ وَاهْجُرُوْهُنَ فِي

جولائى تائمبر 2011 م

😤 🖁 حکمت قرآن 🖥

الْمَضَاجِع وَاضْرِبُوْهُنَ ۚ فَإِنْ اطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوْا عَلَيْهِنَ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيَّاكَبِيُرًا ﴾ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ يَبْهِماً فَابْعَثُوْا حَكَماً مِّنْ اهْلِهِ وَحَكَماً مِّنْ اهْلِها ۚ إِنْ يَرْيَدَا إِصْلاحًا يُوفِقِ اللهُ بَيْنَهُما ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيْها جَبِيرًا ﴾

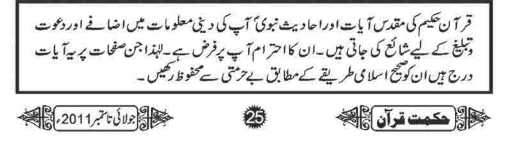
و ف ق

جولائى تا تمبر 2011 م

😤 🕹 حکمت قرآن 🕽 🍽

فوت : عرب میں رواج تھا کہ پچھلوگ آپس میں باپ بیٹے اور بھائی بھائی کے رشتے قائم کر لیتے تھے۔ای کے تحت رسول اللّہ تَکَافِیْنَظِم نے مدینہ میں مہما جرین اور انصار کے درمیان بھائی چارہ کرایا تھا۔ اس رواج میں یہ بھی شامل تھا کہ مُنہ ہو لے رشتہ داروں کو بھی ان کا حصہ دو۔ بعد میں سورۃ الانفال کی آیت ۵۵ کا زل ہونے سے یہ ہمایت ہے کہ مُنہ ہو لے رشتہ داروں کو بھی ان کا حصہ دو۔ بعد میں سورۃ الانفال کی آیت ۵۵ کا زل ہونے سے یہ تھم منسوخ ہو گیا' کیونکہ بیا کی عبوری تھم تھا۔ اللہ تعالیٰ کے عبوری احکام کی حکمت اور ان کے اختیام کی وضاحت البقرۃ: ۱۲۰ کی دو نہ ایس کی جا چکی ہے۔

\*\*

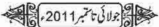


رسول التد طلي رحم د لي مدرّس: بر د فیسر محمد یونس جنجوعه

عَنُ عَبَدِ اللَّهِ بُنِ جَعُفَرٍ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ فَدَحَلَ [النَّبِيُ مَنْ اللَّ عُنَهُمَا قَالَ فَدَحَلَ [النَّبِي مَنْ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ فَدَحَلَ [النَّبِي مَنْ اللَّ عُمَسَحَ ذِفْرَاهُ فَسَكَنَ فَإِذَا جَمَلَ فَلَمَّا رَأَى النَّبِي مَنْ حَنَّ وَ ذَرَفَتُ عَيْنَاهُ فَاتَاهُ النَّبِي مَنْ الْمُنْصَحَدُ فَقَالَ: ((مَنْ رَبُّ هذا الْجَمَلِ؟ لِمَنْ هذا الْجَمَلِ؟)) فَحَاءَ فَتَى مِنَ الأَنْصَارِ فَقَالَ لِيُ يَارَسُوُلَ اللَّهِ! فَقَالَ: ((افَلَا تَتَقِى اللَّهُ فِي هٰذِهِ الْبَهِيْمَةِ الَّتِي مَلَّكَكَ اللَّهُ إِيَّاهَا؟ فَيَ مَكَا إِلَى آَنَكَ تُجِيْعُهُ وَتُدْنِبُهُ)) (سن الى داؤد)

حضرت عبدالله بن جعفر بین سے روایت ہے کدایک دفعدر سول الله تلاظیم ایک انصاری صحابی کے باغ میں تشریف لے گئے وہاں ایک اونٹ تھا' جب اس اونٹ نے آپ تلکی تی کو دیکھا تو ایسا ڈ کرایا اورایسی درد مجری آ داز نکالی جیسے بیچ کے جدا ہونے پر اونٹن کی آ داز نکلتی ہے اور اس کی آ تکھوں ہے آ نسو بھی جاری ہو گئے ۔ رسول الله تلکی تی کہ مور ہے یا اونٹ پر پیار کرتے وقت ہا تھ پھیرا جا تا ہے ) وہ اونٹ خاموش ہو گیا۔ شفقت پھیرا (جیسے کہ کھوڑ بے یا اونٹ پر پیار کرتے وقت ہا تھ پھیرا جا تا ہے ) وہ اونٹ خاموش ہو گیا۔ پھر آپ تلکی تی تی کہ مور بے یا اونٹ پر پیار کرتے وقت ہا تھ پھیرا جا تا ہے ) وہ اونٹ خاموش ہو گیا۔ اور انہوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ ! بیاونٹ کس کا ہے؟ اس کا ما کہ کون ہے؟ '' ایک انصاری نوجوان آ تے جانور کے بارے میں تم اس اللہ ہوا دند پر یوادن میں کا ہے؟ اس کا ما کہ کون ہے؟ '' ایک انصاری نوجوان آ تے جانور کے بارے میں تم اس اللہ ہے ڈر نیا ونٹ میر اہے۔ آپ تلکی تی کی تا ہے؟ '' ایک انصاری نوجوان آ تے کی ہے کہتم اس کو بھوکا رکھتے ہوا ورزیا دہ کام لے کرتم اس کو ہوں کا ما کہ بتایا ہے؟ اس کے تو تھوں پر بان

اس حدیث کے راوی حضرت عبد اللّٰد بن جعفر تلاقی بن ابی طالب ہیں۔ حضرت جعفر تلاقی حضرت جعفر تلاقی حضرت جعفر ہجرت کرنے والوں میں شامل تھے۔ حبشہ میں جب نجاشی نے مسلمانوں کے ساتھ مذاکرات کیے تو حضرت جعفر نے ہی اے سورہ مریم کی آیات سنا کر مطمئن کیا۔ حضرت جعفر تلاقی غزوہ موت میں شریک ہوتے اور لشکر اسلام کے عَلَّم بردار مقترر ہوتے۔ جنگ کے دوران ان کے دونوں باز وکٹ گئے اور وہ شہید ہو گئے۔ رسول اللَّدُ تَلَاقَقَعْم نے خواب میں دیکھا کہ اللہ تعالی نے ان کے باز دوک کے بدلے میں جنت میں انہیں دو پَر عطافر ماد ہے ہیں اور موہ جنت میں اثر تے پھرتے ہیں۔ چتا پڑی جعفر طیار اور ذوالجنا حین بحق کہا جاتا ہے۔ اس حدیث کے راوی حضرت عبد اللّٰہ دلاقی انہی کے بیٹے ہیں۔ والدہ کی طرف سے حضرت عبد اللّٰہ دعمرت ان بحر کے بھائی مقص عبد اللّٰہ دلاقی ہو ہے بی کہ بلا ہوں کے بڑی ہوں مور دوالجنا حین بھی کہا جاتا ہے۔ اس حدیث کے راوی عبر اللّٰہ دلاقی انہی کے بیٹے ہیں۔ والدہ کی طرف سے حضرت عبد اللّٰہ دعمرت ان بحر کے بھائی مقدرت عمرت کے مراح کی عبر اللّٰہ دلاقی انہی کے بیٹے ہیں۔ والدہ کی طرف سے حضرت عبد اللّٰہ دی ہوں ان کے داوی مقدرت عبد اللّٰہ دی ہوں ان کی باز دی لی ہے ہیں ہوں ہوں کے در اوی معبد اللّٰہ دلاقی انہی کے بیٹے ہیں۔ ولا میں جعفر طیار اور ذوالجنا حین بھی کہا جاتا ہے۔ اس حدیث کے راوی عبد اللّٰہ دلائی ہوں میں مراح کی ماری میں معار مطال کی ماد دور معلی کی میں میں موت ہوں میں کہ ہوں کے معائی ملاح



🔫 🖁 حکمت قرآن

تھا جس نے آپ کود کھ کر دردناک آ وا زنکالی اور اس کی آ تھوں ہے آ نسو بہد نظے۔ گویا اس نے رسول اللہ تُنَائِقَیْنَمَ کوا پنی تکلیف سے آگاہ کرنا چاہا۔ رحمۃ للعالمین تَنَائِقَیْنَم اس اونٹ کے پاس گئے اس کی کنپٹوں پر پیار سے ہاتھ پھیرا اور پھر دریافت فرمایا کہ اس اونٹ کا مالک کون ہے؟ جب اس کا مالک آپ تَنَائَينَ کے پاس آیا تو آپ نے اے فرمایا کہتم اس بے زبان جانور کے بارے میں اللہ سے بیس ڈرتے؟ اس نے مجھ سے شکایت کی ہے کہ تم اسے بھوکار کھتے ہواور کا مجلی اس کی طاقت سے زیادہ لیتے ہو۔

اس حدیث میں مذکورادنٹ کا مالک اے کم خوراک دیتا' بھوکا رکھتا اور کام اس کی طاقت سے زیادہ لیتا تھا۔ چنانچہ اس نے رسول اللّٰہ مَکَالَیْتِیْمِ سے اس بات کی شکایت کی اور رسول اللّٰہ مَکَالَیْتَیْمَ اس کے مالک کوخوف خدا کا احساس دلایا اور اس جانور کے معاملے میں اسے نسیحت کی کہ اسے پوری خوراک دیا کرے اور کام بھی مناسب لے۔

یہاں آیک اور بات بھی معلوم ہوتی ہے وہ یہ کہ اس اونٹ نے رسول اللہ تلکیظیم کو پہان لیا اور ان کے پاس اپنی تلایف کی شکایت کی۔ کتنے ہی بڑے چھوٹے لوگ اس اونٹ کے پاس سے گزرتے ہوں گے اسے دیکھتے ہوں گے مگر اس نے کسی اور سے شکایت نہیں کی بلکہ اس ہت کو اپنی شکایت سنائی جہاں اس کا شکایت کرنا سود مند تقا۔ چنا نچر اس کے مالک کو آپ تلکی طلبہ اس سلسلہ میں منا سب تندید کر دی۔ کس قدر افسوس کی بات ہے کہ آپ تلکی طلب کی تاطب انسان آپ کو نہ پہچان سکے اور بجائے اس کے کہ آپ کی دعوت پر لیک کہتے النے آپ کا طلب کی تلکی کو آپ تلکی کہتے ہیں حدکر دی مگر حقیقت ہیں ہے کہ ایوجہل ابولہ ہے اور دوس سے راران قریش آپ تک طلب کی تک کی خاص انسان تا ہے کو نہ پہچان سکے اور بجائے اس کے کہ آپ کی دعوت پر لیک کہتے النے

جولانى تا تمبر 2011 م

27

ہے کہ وہ رسول اللہ تلکی کی اس طرح پہچانتے تھے جس طرح وہ اپنے بیٹوں کو پہچانے تھے۔ کو یا جن لوکوں نے آپ کو دیکھا اور اسلام نہ لائے ان کے مفادات آٹرے آئے اور وہ اپنے آباء و آجداد کے باطل طریقوں کو چھوڑنے کی ہمت نہ کر سکے۔ اس کے برعکس بیداونٹ کتنا بخت آ ورہے کہ رسول اللہ مکا کلی لیڈ خود چند قدم چل کر اس کے پاس گئے اور اس کی کنپٹیوں پر ہاتھ چھیرا اور اس کی شکابیت سی۔

جانوروں کے ساتھ رحم دلی کا سلوک کرنے کی رسول اللہ تکا پیٹن نے بہت تا کید فر مائی ہے۔اس سلسلہ میں کتب حدیث میں کٹی داقعات ملتے ہیں۔مثلاً حضرت عبداللہ بن مسعود بیچھ کے صاحبز ادے عبدالرحمٰن اپنے والد ماجد ہے روایت کرتے ہیں:

" ایک سفر میں ہم رسول اللہ تکا تلوی سطح آت پتھنا ع حاجت کے لیے تشریف لے گھڑ اس انٹا میں ہماری نظر ایک سرخ پڑیا ( غالبًا نیل کنٹھ ) پر پڑی 'جس کے ساتھ اس کے چھوٹے چھوٹے دو بیچ بھی سے ہم نے ان پچوں کو پکڑ لیا وہ چڑیا آئی اور ہمارے سروں پر منڈ لانے لگی۔ اسے میں رسول اللہ تکا تلقظ تشریف لے آئے۔ آپ نے فرمایا: " کس نے اس کے بیچ پکڑ کے اسے ستایا ہے؟ اس کے بچو سو واپس کر دؤ ' ----- اور آپ نے چیونٹیوں کی ایک سبتی دیکھی ( یعنی زمین کا ایک ایسا تلکڑا جہاں چیونٹیوں کے بہت سوراخ تصاور چیونٹیوں کی بہت کثر تھی ) ہم نے وہاں آگ لگا دی تھی' آپ نے فرمایا: " کس نے ان کو آگ سے جلایا ہے؟ " ہم نے عرض کیایا رسول اللہ کا تلکی آپ کے فرمایا: " کس آپ نے فرمایا: " آگ کے پیدا کر نے والے رب کے سوا کی کے لیے بیہ سراوار خین ہے کہ دہ کی جہ جاندار کو آگ کا عذاب دے۔ '' ( سنن ابی داؤد )

حلال جانوروں کوذن کر کے اُن کا گوشت کھانے کا علم ہے کہ دہ اسی لیے پیدا کیے گئے ہیں ' تکران کو بھو کا پیاسا رکھنا ' انہیں مارنا پیٹرنا اور ضرورت سے زیادہ کا م لینا گناہ کی بات ہے۔ مسلمان کو ہدایت ہے کہ جب دہ جانور کوذن کر بے تو چھری کوخوب تیز کرلے تا کہ جانور کو کم ہے کم تکلیف ہو۔ پھر ذن کرنے سے پہلے اُسے بھو کا پیاسا نہ رکھ بلکہ اسے پانی اور چارہ مہتا کرتا رہے۔ اس کی کھال اُس وقت اُتارنا شروع کرے جب وہ پوری طرح بے حس دحرکت ہوجائے۔ اسی طرح کسی زندہ جانور کے سامنے دوسر بے جانور کوذن کی ہے نہ کرے۔

لوگ جانوروں کے حقوق کو عام طور پر کوئی اہمیت نہیں دیتے 'حالانکہ میہ بہت بڑی ذمتہ داری ہے اور جانوروں پرظلم کرنااللہ تعالیٰ کو تحت ناپسند ہے۔ایک عورت بلّی کو تھو کا پیاسار کھنے کی پاداش میں جہتم کا ایند ھن بن گئی۔ حضرت عبداللہ بن عمر بیش سے روایت ہے کہ رسول اللہ تکا لیٹی نے بیان فرمایا:'' ایک بے درداور بے رحم عورت اس لیے جہنم میں گرائی گئی کہ اس نے ایک بلی کو باند دھ کر ( بھو کا مارڈ الا ) نہ تو اُے خود کچھ کھانے کو دیا اور نہ اے چھوڑا کہ وہ زمین کے کیڑ ہے کو ڑوں سے اپنی غذا حاصل کر لیتی۔'' ( بخاری وسلم )

یہ بنی اسرائیل کی ایک عورت تھی جس کا حال اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ منگ تلظم پر منکشف فرمادیا۔ اسی طرح ایسا بھی ہوا کہ ایک شخص نے کسی جانور پررتم کھایا اور بھوک اور پیاس میں کھانا پانی دیایا اس کے دکھ درد کو محسوس کیا ادر اس کی مدد کی تو اللہ تعالیٰ نے ایسے شخص کی خطاؤں کو معاف کر دیا۔ حضرت ابو ہر یہ دی تلظیٰ سے روایت ہے کہ رسول محص تو آن کی تحصت قد آن کی تحص کی خطاؤں کو معاف کر دیا۔ حضرت ابو ہر یہ دی تلکی اسی کہ دو ایک میں کھا کہ پال

التُتَخْلِينُ التَقَلِّمُ فَقَرْ مايا:

<sup>۲</sup> اس انتنائیں کہ ایک آ دمی راستہ چلا جار ہا تھا' اے تخت پیاس گلی۔ چلتے چلتے اے ایک کنواں ملا وہ اس کے اندر اتر ااور پانی پی کر باہر کلل آ یا۔ کنو ٹیس کے اندر نے کل کر اس نے دیکھا کہ ایک ٹمباً ہے جس کی زبان باہر کلی ہوئی جاور پیاس کی شدت ہے وہ کیچڑ کھار ہا ہے۔ اُس آ دمی نے دل میں کہا کہ اس کے کو بھی پیاس کی ایمی ہی تکلیف ہے جیسی کہ بچھتھی۔ چنا نچہ دہ اس کتے پر رحم کھا کر پھر اس کنو ٹی میں اتر ااور اپنے چیڑ بے کہ موز بے میں پائی کم کر کر اُس نے اس کو اپنے شد سے تھا مااور کنو ئیں سے باہر کلی آ یا اور اس کتے کودہ پانی اس نے بلا دیا۔ اللہ تعالی نے اس کی رحم دیلی اور اس محنت کی قد رفر مائی اور اس کا ہی چشش کا فیصلہ فرما دیا۔ بعض صحابہ پنے حضور مکالی کی اس کو اپنے شد سے تھا مااور کنو ئیں سے باہر کلی آ یا اور اس کتے کودہ پانی اس نے بلا دیا۔ اللہ تعالی نے اس کی رحم دیلی اور اس محنت کی قد رفر مائی اور اس کمبل پر اس کی تعشق کا فیصلہ فرما دیا۔ بعض صحابہ پنے حضور مکالی بی اس کی رحم دیلی اور اس محنت کی قد رفر مائی اور اس کی تعشق کا فیصلہ فرما دیا۔ بعض صحابہ پنے حضور مکالی ای اس کی رحم دولی اور میں سے باہر کلی آ یا اور اس کی تعلیف دور کرنے میں بھی معار سے لیے اجر دو تو اب ہے؟ آ پ مکالی کا یا یہ ہر زندہ اور تر جگر کی تعلیف دور کرنے میں بھی معار سے لیے اجر دو تو اب ہے؟ آ پ مکالی کی ایں اللہ ایک یا جا نور دوں رکھنے والے جانور (کی تکلیف دور کرنے) میں تو اب ہے۔'' (بخاری و مسلم) میں میں پر دیتر تیم اللہ تعالی کو بہت پیند ہے۔ اللہ تعالی خود ارم الر احمین ہی اور الے رحم دل لوگ پند ہیں۔ کر کے طرح این میں اللہ کی کلوت کی تعلی ہے اللہ تعالی خود ارم الر احمین ہیں ہوں رہ میں کر نے والا (اللہ تو تالی ) رحم کر کی طرح ان اللہ تعالی کو بہت پند ہے۔ اللہ تعالی خود دیم کر میں کی ہوں ہوں ہوں رہوں رہ کر کی میں کی ہے۔ کر میں میں پر میں میں الی کی میں پر ان میں والا میں پر کی رحم کر کی گوئی کی سنیں کر و میں کو میں کی میں الفاظ میں بیان کیا ہے ۔ کر او میں پر ایں میں ای میں کی میں میں ایں اور اس میں ہو گا عرش ہیں ہیں ہیں ہیں۔

هماری ویب سائٹ www.tanzeem.org ير ملاحظه كيجيم: اسلامي كالتعارف ابنى تنظيم اسلامى محترم ۋاكٹر اسراراحد كامكمل دورة ترجمه قرآن ان تنظيم اسلامي اورامير تنظيم اسلامي تحقلف خطابات 🛠 الاوت قرآن دروس قرآن دروس حديث اورخطابات جمعه المصحيح بخارئ صحيح مسلم موطاامام مالك اورار بعين نووی کے تراجم الم يثاق حكمت قرآن اورندائ خلافت كے تازہ اور سابقہ شارے اردواورانگریزی کتابیں ا ژ د بورو پژیویشش رسی ژیز اور مطبوعات کی کمل فهرست المحمت قرآن جولائي تا تمبر 2011ء كا 29

ڈاکٹر صاحب ﷺ کی باد میں ایک گفتگو · 'اسلام کی نشأقہ ثانیہ: کرنے کا اصل کام' ' يرجناب احمد جاويد كااظها يرخبال

علم نفسیات کی نظری ادر عملی تشکیل سے بہت پہلے مسلمانوں کے اندران کے دین سے داہشگی کے مزاج نے شخصیت کے بارے میں ایک اپیا تصور مسلّمات کے درج میں لا کررائج کردیا تھا' جس کا ابتدائی خاکہ بنانے ہی میں نفسیات کی روایت کے کئی ادوار گز رکھے اور اس علم کے کئی دبستان نارسائی کے غبار میں گم ہو گئے ۔ انسانی شخصیت نظریات سے تشکیل نہیں یاتی' بلکہ اس کی تغمیر میں سب سے زیادہ ہاتھ ارادے اور میلانات کا ہوتا ہے۔ ارادہ شعور کے مستقل احوال کونتیجہ خیز اعمال میں ڈھالنے کا کام کرتا ہے اور آ دمی کے قلبی اور طبعی میلا نات جو ارادے کی دستریں سے باہر ہوتے ہیں شعور میں رائج تصوّرات کے ساتھ تعلق کوایک ایسی ساخت مہیا کرتے ہیں جونہ صرف ذہنی ہے اور نہ فقط ارادی بلکہ نفس کے زیادہ گہرے محرکات ہے بنتی ہے۔ان محرکات کوا گرفطرت کے نظام اقتضاء کے بنیادی عناصر قرار دیاجائے توشاید غلط نہ ہوگا۔اسلام نے طول تاریخ میں کمال انسانی کے جو لا تعداد شخصی مظاہر پیدا کیے ہیں ان میں ُ توع کی کا رفر مائی کے باوجود یہ دحدت اور اشتر اک بہر حال نظر آ تا ہے کہ تمام دین دارآ دمیوں کی شخصیتیں ارادے اورطبیعت کی مستقل اُقدار پراستوار ہوتی ہیں شخصیتوں کے مابین تنوع کی اساس بڑی حد تک ذہنی ہوتی بے مگر وجود کی ایمانی ماہیت میں طبیعت اور اراد ہے کی اندرونی کارفر مائی ہویا ان کاعملی اظہار ٔ دونوں سطحوں پر ایک ہمہ گیر دحدت برسر کار دکھائی ویتی ہے۔ یہی دجہ ہے کہ ہمارے یہاں شخصیت کے دینی قوام میں ذہن کی حیثیت ثانوی ہے فضائل و کمال کے اکثر معیارات طبعی اور عملی ہیں۔ لیکن چونکہ ذہن شخصیت میں وسعت پیدا کرنے کا سب سے بڑا ذرایعہ ہے لہٰذاجن حضرات میں بہ طبیعت اور ارادے کے ساتھ ہم قدم بلکہ ہم حال ہوجاتا ہے وہ لوگ امت کے بہترین افراد ہوا کرتے ہیں۔ انہی کو پیس شخصیت کی وہ قوت میشر آتی ہے جہاں ذہن حقائق سے اتنامانوں ہوجاتا ہے کہ علم اور حال اور تصور اور قمل میں کوئی فرق نہیں رہ جاتا۔ ذہن ارادے اور طبیعت کی ایسی روبہ کمال کیجائی ان نتیوں کا سب سے فیتمی حاصل بھی ہے اور مقصود بھی۔ میں نے اللہ کے فضل ہے اس درجہ کمال پر پینچی ہوئی کچھ محصیتیں دیکھی ہیں ان میں ہے ہر ایک ایساصاحب حضورتھا کہ اسے دیکھتے ہی بداحساس ہوجاتا تھا کہ انسان کی پوری شخصیت ایک ہی سرچشے سے کیسے سیراب ہوتی ہے۔ان کا خیال ہو پائل جذبات ہوں یا احساسات'سب کے سب ایک ہی قوت سے نمو ماتے تھے۔ ڈاکٹر اسراراحدصاحب پیندیہ ان ہی شخصات میں سے ایک تھے۔

جولائي تا تمبر 2011ء



🗲 🖁 حکمت قرآن

مجھے ڈاکٹر صاحب سے زیادہ قرب تو نصیب نہیں رہا' چند ہی ملاقا تیں رہیں'لیکن ان کے اندرا بک دفور وجود تطابجس کا پیلامشاہدہ یا تجربہ ہی اتنامکمل ہوتا تھا کہ بار بار ملنے ہے بھی اس پرکوئی اضافہ ممکن نہیں لگتا تھا۔ میں نے اپنے استاداد دمجسن مولا نامجدا ہوے صاحب دہلوئؓ کے بعد ڈاکٹر صاحب کو دیکھا کہ ان سے مل کرتمام جہات تعلق روثن ہوجاتی تھیں۔ آ دمی ایک نظام تعلقات کا حصہ ہے اس کے لیے ہرتعلق کچھ مخصوص تاثرات کا حامل ہوتا ہے۔مثلاً دوسیؓ رشتہ داری خوردی وبز رگی یا پھرانتہا کی حدید جاکرد کیھیے تو تعلق کی روحانی اقلیمیں مثلاً اللہ بے تعلق اللہ بے رسول مَکْشِطْ کے ساتھ تعلق اللہ کی کتاب کے ساتھ تعلق دین ہے تعلق وغیرہ۔ان میں ہے ہر علاقه ادر م نسبت ایک خاص کیفیت رکھتی ہے جو ذہن میں الگ الگ تصورات تفکیل دیتی ہے عمل کو مخصوص محرّکات فراہم کرتی ہے اور طبیعت میں خاص خاص جذبات واحساسات پیدا کرتی ہے۔اسی لیے ہرتعلق ابنے حال میں منفر دہوتا ہے۔ ایک مکمل شخصیت کی یہ پہچان بھی ہے کہ اس کے تعلق سے ردنما ہونے والے احوال دیگر تعلقات کے ساتھ خاص کیفیات کا بھی احاطہ کر لیتے ہیں۔ میں جب بھی ڈاکٹر صاحب سے ملا مجھے ہمیشہ یہی محسوس ہوا کہانہیں دیکھ کر باطن میں ایک روتی چلنے گگتی ہے'جو میرے تمام مراکز تعلق میں زندگی اور حرارت کی شترت بڑھادیتی ہے۔ان سے ملنااینی استعداد تعلق کو کمل کرنے کا سامان رکھتا تھا۔وہ ایسے آ دمی تھے کہ ان کے طبعی داعیات بھی ایمانی تصورات ہے مغائرَت نہیں رکھتے تھے۔ اللّٰد کرے کہ ڈاکٹر صاحب کے متبعین اور متوسلین میں ان کی شخصیت کا یہ جو ہربھی ان کے افکار وخیالات کی طرح منتقل ہوا ہو۔ میری نگاہ میں ان کا یہ دِصف ان کے تمام علمی وعملی محاسن پر فیصلہ کن فوقیت رکھتا ہے۔ وہ بلند یوں کا ایک سلسلہ تھے جس میں بیہ بلندی سب سے ٹمایاں ہے۔ کم از کم میرا تجربہ تو یہی ہے کہ میں نے جب بھی ڈاکٹر صاحب کو دیکھا تو یوں محسوں ہوا کہ اللہ کے حضور میں ہونے کے ایک دفور نے انہیں اپنے احاطے میں لے رکھا ہے۔اور بیرحال کسی مثق یار یاضت کا نتیجہ نہیں لگتا تھا' بلکہ اس کی بنیا دایک ایس چیز پرتھی جوتعلق باللہ کے مخصوص تصورات رکھ کر بعض متعیّن راستوں پر محنت ومشقت کے ساتھ چلنے والوں کی رسائی میں نہیں آسکتی۔ یہ چیز تھی فطرت کی ایسی بیدار کی جو شخصیت کے تمام عناصر میں نہ صرف بیہ کہ سرایت کر جاتی ہے' بلکہ بندے کوموجود ہونے کی رفیع ترین حالتوں سے بالکل طبعی انداز میں مانوس کردیتی ہے۔ ایسے لوگ خیال سے احساس تک پائے جانے والے تقریباً اٹل فاصلے کوختم کردینے ک قدرت بم پہنچا لیتے ہیں۔

اپے نصور ہے بھی خالی کر رکھا تھا۔ اپنے نصور ہے باہر ہو جانا بھی وہ مرتبۂ اخلاص ہے جس کے حصول کی تمنّا اللہ کے دوستوں کی متاعِ وجود ہوتی ہے۔

اس نا دراصول کوعلمی اور عملی سطحوں پر نتیجہ خیز قوت کے ساتھ منطبق کر دکھا نا ڈ اکٹر صاحب کی فکر کا وہ امتیا ز ہے جسے بجھنا بہت ضروری ہے۔ دوسر کفظوں میں یوں کہنا بھی غلط نہ ہوگا کہ ان کے قابل فخر پیش ردؤں اور معاصرین نے قرآن کو کتاب حیات کہا اور ڈاکٹر صاحب نے اس میں توسیع کر کے اس صحیفة انقلاب کو کتاب وجود تعبير كيا اورجا بجامختلف پہلوؤں سے اس تلتے كواظهار كے متنوع مراحل سے گزارا كه دجود كى اصل اس میں کارفر ما نظام حرکت اور اس کی صورتوں کو تشکیل دینے والا قانون قدرت سب کا سب قرآن سے پھو شا ہے اوراس کی طرف رجوع کرتا ہے۔ بید ہے وہ مقام جہاں فطرت اور ہدایت ایک ہوجاتی ہے اور اس وحدت کا تجربہ ہی حق کاحضور ہے۔اب یہی دیکھتے کہ قرآن اور سائنس کے موضوع پر سلمان علاء نے جوتھوڑا بہت کا م کیا باس کامقصودیچی معلوم ہوتا ہے کہ سائنس دانوں کوخوشامد درآ مدے ذریعے قرآن پرمعتر ضانہ نظر ڈالنے سے رد کا جائے۔ ڈاکٹر صاحب نے بھی اس مضمون کو خاصی اہمیت دی ہے' کیکن کسی ایک جگہ پر بھی انہوں نے ایس مدا ہنا نہ روش اختیار نہیں کی بلکہ اس میدان میں ان کی تمام کا وشوں کا خلاصہ یہ ہے کہ فطرت کی طرف یکسوئی کے ينتيج ميں امر ہدايت ميں مخفى حقائق تك اتفاقى رسائى ہوجاتى ہے جسے بامعنى بنانے كا كام سائنس دالے نہيں بلكہ وہ لوگ کریں گے جو قرآن کے علوم میں رسوخ رکھتے ہیں ۔ قرآن کا عطا کردہ ذوق حقائق اتنا قوی ہے کہ صورتوں کا causal structure اس مستغنى موكر قائم نہيں رہ سکتا ۔ میں نہيں سمجھتا کہ علَّم ہدايت اورعلم فطرت کی وحدت اصلی کی طرف اشارہ کرنے والاکوئی ایسا تناظر قائم کیا جاسکتا ہے جواس سے بہتر ہو۔ یوں تو ڈاکٹر صاحب کی ہرتر ریان کے نظام فکر کی تشکیل میں ایک انفرادی اور ناگز برحیثیت رکھتی ہے تا ہم ''اسلام کی نشأیۃ ثانی''نامی رسالہ ڈاکٹر اسراراحد صاحب کی فکر میں بیچ کی حیثیت رکھتا ہے۔انیسویں صدّی میں

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد المحمد المحمد قرآن المحمد المحم

مغرب کے ہمد گیر غلبے کی وجہ سے مسلم ذہن میں چندر حجانات پیدا ہوئے۔ان رحجانات کی ساخت ایک پہلو سے علمی تھی تو دوسری جہت ہے عملی ۔ اس غلبے نے ہماری نفسیات' ذہنیت اور ہماری تہذیب پر بالکل اسی طرح کے اثرات مترتب کیے جیسی تا ثیرکسی ہمہ گیرنظریے یا جاری اصطلاح میں دین میں ہوتی ہے ۔ یعنی مغرب کا غلبہ انسان کواس کی تمام طحوں برموجود ہونے کے ایک نے اسلوب کی طرف د تھیل رہا تھا۔ اس کے سامنے ستی کے گزشته تمام اصول ْخواه ديني ہوں يا دنياوي أنہيں چھوڑ نالازم اور ناگز بر تقا۔ اس غلبے کے آگے مسلمانوں کی دفاع جدو بجہد کے منتج میں ایک ایسا ذہن اور مزاج سامنے آیا جے انقلابی کہنا شاید درست ہوگا۔انیسویں صدی ے شروع ہو کر بیسویں صدی تک اپنے کمال تک پنچنے والا بد ذہنی تہذیبی اور نفسیاتی روبید دراصل اپنی بقا کے تمام امکانات کومغرب سے پیدا ہونے والے اس جبری تعلق کی روشی میں دیکھنے کا عادی ہو چکا تھا۔ بالفاظ دیگر ہمارے دینی ذہن کی روایت میں ایک ایسے انقلابی مادے نے نمو پکڑنی شروع کر دی تھی جس کا خالق غالبًا دین نہیں تھا بلکہ غلبی مغرب تھا۔ اس دجہ سے اس انقلانی فکر نے ہمارے دین کو کچھنی تعبیرات سے گزار نے اور کچھنی تحریفات کو قبول کروانے کا بیڑا اٹھایا 'اس قکر میں شروع ہی ہے ایک عدم توازن تھا 'اور وہ بید کہ اس میں اسلام کے اندرخود بخو دیہلے سے یائی جانے والی انقلابی قوت کو غلط طور پر دیکھا گیا اور اسلام میں پیدا ہونے والی روح انقلاب کومض ایک خارجی جسد میں محبوں کرنے کا قصد کیا گیا'جس کی وجہ ہے دین کی بنیا دی تعبیر یا دین کو قبول کرنے کے فطری ز دایے میں خلل سایڑ تامحسوس ہوا'اور وہ بید کہ ایک پہلوے یہ دین محض ایک آرڈ رین کررہ گیا اور دوسرے رخ سے بدایک ایسے آئیڈیلزم کے رنگ میں دھل گیا جو تمناؤں کو سکین تو پنجا سکتا تھالیکن ان ک بتحميل كاسامان فراہم نہيں كرسكتا تفا۔ ايك مدت تك غلب مغرب كے مقابل ہوكرينينے والى انقلاني تعبيرات اورتجريكى تصورات ان دونوں خانوں میں بٹے رہے۔ایک میں جھتار ہا کہ مغرب گویا ایک طاغوتی نظام ہے جس کوہم اعلا تے كلمة الحق كى جدوجهد يا اعلائ كلمة الحق كومركز بنان والے دوسر ، نظام ، بدل كتے بيں يا دوسر ، نظام ، فکست دے سکتے ہیں۔ دوسری طرف بداندا زنظرتھا کہ مغرب کے غلبے کے آثار محض ایک نظام کے قیام کا تقاضا نہیں کرتے' بلکداس کے علاوہ اس چیز کے بھی متقاضی ہیں کہ ہم مغرب کے idealistic structure کو تھامنے کے لیے خوداینے دین کوانہی بنیا دول پر کامیابی سے بروئے کار دکھا کیں جن بنیا دول کو مغرب اپنے استعال اور تصرف میں لایا تھا بلکداس سے بڑھ کرجن بنیا دوں کومغرب نے خود پیدا کیا تھا۔مغرب کے آئیڈ بلز کو تھا ہے والے ستونوں کی تعمیر اس دین میں بھی شروع ہوگئی۔ اس طرح کے انقلابی اورتحریکی ماحول میں یا رةٍ مغرب كي مسلم روايت كازيا ده تر حصه انهى دورويوں ميں منقسم نظر آتا ہے۔

میری رائے میں اس روایت سے دواشتناء بین ایک مولانا مودودی دوسرے ڈاکٹر اسرار احمد صاحب مودودی معاحب کا کمال ہی ہے کہ انہوں نے انقلاب میں درکار ideals کوت جذبات کی تحویل میں نہیں چھوڑ ا بلکہ اے عمل میں ڈھالنے کا بھی رستہ نکالا مولانا مودودی کی قکر کے بعض یا اکثر اجزاء پراعتراض یا اشکال محسوس کرنے کے باوجودلگتا یہی ہے کہ اصولی طور پر ان کا موقفِ انقلاب درست تھا اور اس موقف پر دیتی اطمینان اور اعتماد کے ساتھ کھڑے رہنے کی بہت زیادہ گنجائش تھی ۔ ان کی قکر اپنی اصولی ساخت میں دین کو بدل دینے والی اعتماد کے ساتھ کھڑے رہنے کی بہت زیادہ گنجائش تھی ۔ ان کی قکر اپنی اصولی ساخت میں دین کو بدل دینے والی تعبيرتك نيس يہني تقى - چونكه ہم اس وقت ڈاكٹر اسرار احمر صاحب كى ايك كتاب پر گفتگو كرر ہے ہيں اس ليے مودودى صاحب كے اس خاص الخاص وحف كى تفسيل ميں جانے سے فتح كر يہاں اس درداز ے سے ڈاكٹر صاحب كى قكر كے ايك امليازى جو ہرتك يہني كى كوشش كريں گے۔ اس پہلو ے ڈاكٹر صاحب اصلاً مولانا مودودى كى روايت ہى كے آدى ہيں ۔ ڈاكٹر صاحب نے مودودى صاحب كے اس اصول پر بہت بامتى اضافه كيا۔ وہ بيہ ہم كہ ان كى عمليت پسندى مودودى صاحب كى طرح اجتما عى (داست) ہونے كيا وہ جو انسان كے خلقى اراد كى الموضوع بينى كى زيادہ قابليت ركھتى ہے ۔ اس بات كو يوں بھى كہا جا سكتا ہے كہ مودودى صاحب كے يہاں عمل كا ڈھا نچه اخلاقى ونظرياتى زيادہ ہے جس ميں آدى كى خلقى استعداد كوا ہميت نہيں دى گئى جبكہ صاحب كے يہاں عمل كا ڈھا نچه اخلاقى ونظرياتى زيادہ ہے جس ميں آدى كى خلقى استعداد كوا ہميت نہيں دى گئى جبكہ مواجب كى يہاں كى كا ڈھا نچه اخلاقى ونظرياتى زيادہ ہے جس ميں آدى كى خلقى استعداد كوا ہميت نہيں دى گئى جبكہ انسان كے خلقى اراد كا موضوع بينے كى زيادہ تاہ ہو ہے اس بات كو يوں بھى كہا جا سكتا ہے كہ مودودى مواجب كے يہاں عمل كا ڈھا نچه اخلاقى ونظرياتى زيادہ ہے جس ميں آدى كى خلقى استعداد كوا ہميت نہيں دى گئى جبكہ وار شر صاحب كے يہاں عمل كا ڈھا نچه اخلاقى ونظرياتى زيادہ ہے ہو ہے اپنے مخاطب كى صلاحيت عمل كو نہ مرف كى بكى الم انداز زمينيں كرتے بلكہ اے ايك بنيا دى حيث ہے دسے ہيں ۔ مير ے خلال ميں ان كى قداراتى حي اور اور شينى نعامل ركھتى ہے ۔ يہن دي خلاوں نے خلقت كو اخلاق ہے ، عمل كون تو كى كو تعدلياتى ساخت اور شرينى نعامل ركھتى ہے ۔ يہن دى اخبوں نے خلقت كو اخلاق ہے ، عمل كون توريخ كو نقد ہے ۔ اور ایک رواز خلاق ہوں ان كے بنيا دى اخبوں ان خلقت كو اخلاق ہے ، عمل كون توريخ كو نقد ہے ۔ اور اور شرينى نعامل ركھتى ہے ۔ يہ دو دور ان کو مدياتى ہے ہو ہے اور خلي تي ہو ہوں ہوں كہ کر دكھا ہے ہم اور خلي كر دكھا ہے ۔ يہ اور خلي من خلي كي ميں ان كى قران كي مدلياتى ساخت اور شرينى نوان رہيں دي تي دين دي ہي محرك خلي ہو ہو ہوں ہوں ہے تاريخ كو نقد ہے ۔ اور سے ميں كو مولي ہے ہو ہو ہوں ہوں ہوں ہوں كي كر دكھا ہے ۔ يہ دو مي كو نو ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ۔

ہم سب بدجانتے ہیں کہ انقلاب کا قوام بننے والی فکر ہمیشہ جد لی ہوتی ہے اور اس میں آ درش اور عمل کے درمیان یائے جانے والے ناگز برفاصلے کوجذبات کے وفور سے کم پاختم نہیں کیا جاتا' بلکداس فاصلے کوا یک ایسا ظل ینے سے بحالیناہی کافی ہوتا ہے جہاں نہ مقصد کی تبولیت کا کوئی امکان ہوا در نہ اس مقصد کی اساس پر پیدا ہونے والے عمل کی پیدائش کا کوئی رستہ ہو۔ ڈاکٹر صاحب نے ideal اور actual کے امتیاز کواپنی شد بدترین تمنائے ا نقلاب کے باوجود نہ صرف یہ کہ کھوظ رکھا بلکہ ان کے درمیان کچھ ایک نسبتیں دریافت کرکے دکھا نمیں جن کی کارفر مائی ہےان دونوں کا باہمی امتیاز تضادیا تصادم کی صورت اختیار کرنے ہے محفوظ رہے۔ان کے ہاں بیہ نادر بصیرت قدم قدم پرنظر آتی ہے کہ آئیڈیل میں ایک بہت بنیادی عضراس کے مآل عملی ہونے کا ہوتا ہے۔ انسان وجودادر شعور کی تمام ترقوت اور آمادگی کے بادجود ideal کی سوفیصد actualization پر اصرار نہیں کرتا۔ اصرار تو دور کی بات ہے وہ اس تصور کو بھی اجنبی گردانیا ہے جو آئیڈیلز کو exhaustably actualize کرنے کی امیر دلاتے ہیں۔انسان اور دنیا کی اس منتقل وجود می تحدید کے گہر ےادراک کی وجہ ہے ڈاکٹر صاحب کے لیے بیمکن ہوگیا کہ انقلاب کے نصورا ورانقلاب کی جذوجہد میں کثیر المرا تی نسبتوں کو کس طرح محفوظ رکھا جائے کہ تصور میں کوئی کمی نہ کرنی پڑے اور عمل کو کسی نقطہ اختتام ہے دور رکھا جا سکے۔ یعنی آئيڈيل کاجو ہر کمال ہے اور عمل کا انحصار صداقت پر ہے۔ ايک کو ہر حال ميں کامل رہنا جا ہے اور دوسر ے کواچی خلقی تحدیدات کی دجہ ہے کمال تک پہنچنے کا اڈ عار کھنے کی بجائے صدافت کے جوہر ہے انجرنے والی کیسوئی کو برقر ارر کھنے کی کوشش کرنی چاہیے۔ ڈاکٹر صاحب اینے آئیڈیلز کوایک ہمہ گیرتصور کے طور پرتشکیل دینے میں کسی idealist سے پیچھے نہیں ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ انسان کے عملی وجود اور اس کی استعداد کی یوری رعایت جولائى تائمبر 2011 -夫 🕄 حکمت قرآن 🕞 🗫 84

رکھتے ہوئے اے کام میں لانے کی صورتیں نکالنے میں بھی ان جیسا مفکر مشکل سے طےگا۔ یہ بات بعض اوقات حیرت میں ڈال دیتی ہے کہ وہ مثال کے طور پر ٔتاریخ اور نقذ ریکوکنٹی پختگی اور سہولت کے ساتھ ایک دوسرے کے ساتھ گندھا ہواد کیھتے اور دکھاتے ہیں ......تاریخ جوعمل کا موضوع ہے اور نقذ ریجوعقل کی پرا پر ٹی ہے! ان دونوں ' عمل کا زمانی اور خیال کالا زمانی ہونا' ڈاکٹر صاحب کی فکر میں خمیر کی حیثیت رکھتا ہے۔

اس رسالے میں غالباً نشاۃ ثانیہ کے تصور کو مسلمانوں میں موجود تمام تعبیرات سے زیادہ محکم اور کمل حالت میں بیان کیا گیا ہے۔ دینی ذہن کے لیے انقلاب تجد بدیعنی نشاۃ ثان کا نام بے یعنی انسان اور اس کی دنیا میں پیدا ہوجانے والی تمام خرابیوں کواس خاص وقت کے محاسن اور کمالات کو حاصل کر ہے ہی بدلا جاسکتا ہے جس وقت میں دین کے بانی نے حق کو زندگی کی ہر باطنی اور ظاہری سطح پرخلق کے او پر حتما غالب کر کے دکھایا تھا۔ انسان دنیااورزمانے میں حق نخیراور حسن کی جتنی بھی استعداد پائی جاتی ہے اے بانی دین یا ام م ہدایت استعال میں لا کر دکھا دیتا ہے۔ آگے چل کر جب النس وآفاق میں سرایت کرجانے والے کمالات ضعیف پڑنے لگتے ہیں تواس دین پر چلنے والے اپنی روحانی ' دہنی' اخلاقی ' ارادی اور طبعی قو توں کو مجتمع کر کے ان کمالات کے احیا ک طرف یکسو ہوجاتے ہیں۔ دینی انقلاب اینی تمام ترتفصیلات کے ہر ہرجز میں ای اصول پر کھڑا ہوا ہے۔ ہماری ا نقلا بی قکر کی روایت میں اس اصول پر کسی کا اختلاف نہیں فرق وہاں ہے پڑتا ہے جہاں کچھ لوگ انفس کوآ فاق پر ترجیح و نقذیم دیتے ہیں اور بعض افراداس کے برعکس ۔ انفس کے نقذم کی بنیاد پر آفاق کی تشکیل نو کا تصور اس ردایت کے غالب حصے میں موجود نہیں پایا جاتا 'حتیٰ کے مولانا مودودی کے ہاں بھی نہیں۔ غالبًا پہلی مرتبہ ڈاکٹرصاحب نے اس تکتے کو بہت واضح طریقے سے اٹھایا ہے۔ اس سلسلے میں ان کا رسالہ ' اسلام کی نشاؤۃ ثانیہ ' ایک بہت قیمتی دستاویز ہے۔ اپنی اس تحریر میں انہوں نے بہت محکم اور مفصل انداز سے بیہ بتایا ہے کہ نشاؤ ثانیہ کا کوئی تصوراس''مثالی باطن'' کی بازیافت سے بے نیاز نہیں رہ سکتا جورسول اللہ مُناتیک نے انفس کے پورے پھیلا ذکے ساتھ قائم کرکے دکھایا تھا۔ بیر پھیلا واپیا ہے کہ آفاق اس کو محیط نہیں ہے بلکہ اس میں گوشہ گیر ہے ۔ فکری افتاد کے اعتبارے ڈاکٹر صاحب کے تمام تصورات ایک نظریہ انقلاب کے اجزاء کی حیثیت رکھتے

یں۔ ان کا مادہ فکر انقلاب ہے اور انہوں نے اس کے ذہنی مظاہر ہی پیدائیس کے بلکہ اے طبیعت اور آراد ے کا مستقل ہدف بنا کر گویاز ندگی اور انقلاب کوہم معنی اور ہم احوال کر کے دکھا دیا۔ ڈاکٹر صاحب اس کلا یکی روایت کے شاید آخری نمائند بے ہیں جن کے ہاں اصول کی اجمالی ساخت کو اس ہمہ گیری کے ساتھ کھولا گیا ہے کہ یوں معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اصول کو اس کے اجمال کی پوری نگہ داری کے ساتھ اس طرح بیان کر دیا ہے کہ جو اے مجمل رکھتے ہوئے ذہنی اور ارادی کیسوئی کا واحد ہدف بنانے کے لائق کردیتا ہے۔ بید اس رسالے کا structure

ڈاکٹر صاحب کی ندرت فکر بیہ ہے کہ بر صغیر کی حد تک انہوں نے پہلی مرتبہ انسا نیت کے باطنی اصول یعنی ایمان کواس کے تاریخی اصول پر حتما خالب کر کے دکھایا اور اس غلبے کوجن دلائل پر استوار کیا وہ دلائل شیشہ ند ہمی یا کلامی نہیں بلکہ تاریخی ہیں ۔ بیا یک بہت مشکل مرحلہ ہوتا ہے کہ ایک چیز کو دوسر ی پر اصولاً غالب رکھتے ہوئے اس بر مخصر بھی کیا جائے ۔ میر ۔ خیال میں ڈاکٹر صاحب کی تمام فکر کا بی خاصہ ہے کہ وہ اس تواز کن کے دہر ے پن کو ترض میں لیے آتی ہے جسل محل مار صلہ ہوتا ہے کہ آم فکر کا بی خاصہ ہے کہ وہ اس تواز ن کے دہر ے پن کو ترض میں لیے آتی ہے جسل خل ڈاکٹر صاحب کی تمام فکر کا بی خاصہ ہے کہ وہ اس تواز ن کے دہر ے پن کو ترفت میں لیے آتی ہے جسل خل خان کر مار حل کی تمام فکر کا بی خاصہ ہے کہ وہ اس تواز ن کے دہر ے پن کو ترفت میں لیے آتی ہے جسل خل خان کر ماد حی کی تمام فکر کا بی خاصہ ہے کہ دو اس تواز ن کے دہر ہے پن کو ترفت میں لیے آتی ہے جسل خل خان در کھنے سے انقلاب کے بعض مراحل تسلیم سے اور اراد ہے کے اکثر مراتب دوسرے خورت ز کو کس کس زاد ہے سے بر قر ار رکھا اور صرف بر قر ار ہی نہیں رکھا 'بلکہ ان کے در میان ایک دوسرے کو متاثر کر نے والے اصول تک بھی رسائی حاصل کی ایک خاص ذوت کے دائر سے میں رہے ہوتے بات کی جائے تو جم کہہ سکتے ہیں کہ ڈاکٹر صاحب نے تعلق مع الحق کو انسان کی پوری وجودی استعداد کے ساتھ ہیں کرنے کی ایک چیرت انگیز صد تک کا میا جاد تی خلق مع الحق کو انسان کی پوری وجودی استعداد کے ساتھ تو دین 'آ دمی اورد نیا پٹی مشتر ک اصل اور اپنی فطری نہتوں پر پھر سے قائم کیے جا سکتے ہیں ۔ پی نشائی ق ثاند کا وہ تھور ہے جس کا ادراک وا ظہار ڈاکٹر صاحب کے حصے میں آیا۔

او پر جوہم نے اصول کے اجمال وتفصیل کی بات کی تھی اس کا ایک مطلب میہ بھی ہے کہ اجمال اصول کی طرف بیسور بنے کی راہ فراہم کرتا ہے اور تفصیل کسی چیز کو اصول کے دائر ہے سے باہر نہیں ہونے دیتی۔ اس استحضار کیسوئی اور احاطے کو ڈاکٹر صاحب نے ایسے زادیوں سے ہم آ ہنگ اور محفوظ کر رکھا ہے کہ انسان اور

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد المرادي المحمد قرآن المحمد قرآن المحمد المحم محمد المحمد محمد المحمد المحم محمد المحمد محمد المحم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمم محمد المحمد ال کا نتات کے بارے میں ایسی بصیرت میشر آجاتی ہے جوان دونوں کی تحقیق کاذمد لینے والے متندا ور معیاری علوم کے لیے بھی قابل قبول ہیں۔ متداول ندہبی ذہن عموماً انسان اور کا نتات کا ایک اجنبی یا متر وک یا بے تا شیر تصور رکھتا ہے جس کی تعمیر میں ذہن کی جن قوتوں نے حصد لیا تھا وہ خاصی پسماندہ ہیں اور خود ذہن کب کا ان سے وستبر دار ہو چکا ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے موجودہ ندہبی ذہن کو اس کمز وری سے نکالا ہے اور انہوں نے دین کو بنیا دی مادہ بنا کر انسان اور دنیا کی وہ تعبیرات تشکیل دی ہیں جو کسی بھی مستند علم کی روایت میں کم از کم ایک وقعت خرور رکھتی ہیں۔

انقلابی فکر میں جس اصول اور نصب العین کوعمل میں لانے کی ضرورت ہوتی ہے ڈاکٹر صاحب اس اساس اور ہدف کوانسان کی استعداد عمل اور تاریخ کے مزاج تغیر کی جیسی گہری رعایت رکھتے ہوئے جامی عمل پہنانے کا راستہ کھولتے ہیں وہ انقلابی فکر کی روایت میں خاصے کی چیز ہے۔ مثال کے طور پران کے مشہور رسالے''اسلام کی نشاۃ ثانہ' میں اصول کوعمل میں لانے کی کم ہے کم تغیر یذیر تد بیریں بتائی گئ ہیں۔ سب جانتے ہیں کہ عمل نظام کوتغیر سے دور رکھنا ایک مشکل کام ہے جو ڈاکٹر صاحب کی تمام تحریجی اورا نقلابی تحریروں میں بہت خوبی سے کیا گیا ہے۔نظربے کے مراحل تعمیل کوشعور کے معمولی تغیرات اور وقت کی روز مرہ تبدیلیوں کی ز دیے بیش از ہیش باہر رکھنا کسی بھی ورلڈ ویوکی سب سے بڑی ضرورت ہے۔ ہمارے یہاں کے متحدّ دین کم از کم اس بات کو پالکل نہیں سیجھتے کہ ذہن اور خارج میں سراٹھانے والی ہرتبدیلی اتنی اہم اور بامعنی نہیں ہوتی کہ اسے اصول کی actualization میں دخیل کرلیا جائے۔انسان اور اس کی دنیا میں حرکت کا فطری اصول زیادہ تر خواہش پر پٹن اورتقر بیا جبلی ہوتا ہے۔اس کے نتیج میں پیدا ہونے والے تغیرات کو قابو میں رکھنا ضروری ہے نہ کدا سے مصنوعی اہمیت دے کر اصول میں ملاوٹ کا ذریعہ بنا لینا۔ ڈاکٹر صاحب تاریخ اور انسان کے بارے میں ایک نادربصيرت رکھتے ہيں اوراس ليے بخو بی جانتے ہيں کہانسان کے نفسی محرکات اور تاریخ کی سطحی واقعیت اس لائق نہیں ہوتی کہ وہ مستقل نظریے کوملی مظاہر فراہم کر سکے۔اس کے لیے ضروری ہے کہ حرکت کے جبر کی حیاتیاتی بلکہ جلی نظام کے لیے یوری نظریاتی قوت کے ساتھ انکار کا رویدا ختیار کیا جائے تا کہ تبدیلی کا نا گزیراور ہمہ گیرمل پالکل ہی بے اثر ہوکر نہ رہ جائے۔ ڈاکٹر صاحب ای لیے تیدیلی کو پیدا کرنے کی دعوت دیتے ہیں اے واقع ہونے کی اجازت نہیں دیتے شیشی اصطلاح میں کہا جائے تو ان کا مدارِ فکر بیر ہے کہ دین پر قائم اور حق سے نمو یانے والاشعور زندگی کے تمام تر نظام حرکت وسکون پر غالب آ کر دکھائے۔ ان کی نظر میں انقلاب کا اصل ہدف یہی ہےاوراس مادے سے زندگی کے بہاؤ کوایک انسانی حرکت اورانسانی ست میسر آتی ہے۔ان کے پال نفس یر غلبے کو تاریخ کا فاتح بنتے کے لیے ضروری ای لیے قرار دیا گیا ہے کہ زندگی کی معنی آ فرینی کائمل لا زم ہے کہ انسان کے اندرتشکیل پائے اور پھرزندگی کی کا ئنات صورت میں ایک اصول کی طرح سرایت کر جائے۔ بدقتمتى ب ہمارے مذہبى ذہن میں بھى انقلاب كالصور قوت وطاقت كے ساتھاس قدر دابستہ ہو چکا ہے کہ انسان کی باطنی پھیل کا تخیل سرے سے نظر انداز ہو گیا ہے۔ انسان کا خود پر غلبہ ڈاکٹر صاحب کے تصورِ جولائى تاتمبر 2011، كال کہت قرآن 🕞 874

انقلاب کی بنیاد بھی ہے اور منتہا بھی۔ بیغلبہ تز کیے کے روایتی روحانی واخلاقی معنی میں نہیں ہے ، بلکہ بیا یک طرح سے انسان کی پوری تغییر نو کاعمل ہے جس کے ذریعے سے آ دمی حیاتیاتی سطح سے وجودی مرتبے تک پنچنے کا سفر طے کرتا ہے۔ اس کا بڑا فائدہ میہ ہے کہ اس میں کسی بھی طرح کی داخلیت پیندی نہیں پیدا ہوتی ' بلکہ انسان خود سے وہ ضروری فاصلہ پیدا کرنے پر قادر ہوجاتا ہے کہ جس کے بغیر ذات کی تغییر نونہیں ہو کتی۔

ایک داگی اسلام کوآج کی دنیا میں کسی بڑے کا مکامنصوبہ بناتے وقت مغرب کوجتنی اہمیت دیٹی چا بید وہ ہمار تر مح یکی اور انقلابی لٹر پچر میں نظر نیس آتی۔ ڈاکٹر صاحب نے اس کسی کو پورا کیا ہے۔ یہ بات دور جد یہ کے موجود میں ۔ میں سے ہے کہ آن انسان وکا نکات اپنے ہر ہر جز و میں مغرب کی دی ہوئی تعریف پر قائم نیس بلکہ موجود میں ۔ تاریخ انسانی میں یہ پہلی بار ہوا ہے کہ کوئی ایک نظرید اور طرز حیات انفس و آفاق کواس طرح محط ہوجائے کہ اس کے باہر ذہن کے لیے بھی بس خلابی خلابی خلام یا اور طرز حیات انفس و آفاق کواس طرح محط ہوجائے کہ اس کے باہر ذہن کے لیے بھی بس خلابی خلابی خلام و اور زندگی کے باہر بھی بس عدم ہی عدم ہو۔ مغرب کے مغرب کا جوتصور بائد صر کھا ہے اور اس بنیا د پر اس کے لیے جور و بیا فقی کی بس عدم ہی عدم ہو۔ مغرب کے مغرب کا جوتصور بائد صر کھا ہے اور اس بنیا د پر اس کے لیے جور و بیا فقی رکیا ہوا ہے وہ سرے ۔ مطحکہ خیز ہے۔ ہمارے موجودہ د وال کا فالباً سب سے زیادہ ثابت شدہ سب بہی ہے کہ ہم نے مغرب کوالی دینی اور و حاف مغرب کا تو توقور بائد صر کھا ہوا در اس بنیا د پر اس کے لیے جور و بیا فقیا رکیا ہوا ہے وہ سرے سے مطحکہ خیز ہے۔ ہمارے موجودہ د وال کا فالباً سب سے زیادہ ثابت شدہ سب بہی ہے کہ ہم نے مغرب کوالی دینی اور و حافی کر ان کیا ہے۔ مارے فرجوں و دوال کا فالباً سب سے زیادہ ثابت شدہ سب بہی ہے ہی ہم نے مغرب کا اہ کی کا مظاہرہ مغرب کا تو کچھیں میں مغرب کا ہوں ہوں ہو ہو کی پر تی کار اس کی مقاومت کر نے میں مسلس ٹا اہ کی کا مظاہرہ اور دینوی تر قی کا واحد ماڈل بن چکا ہے۔ اس نے انسانیت کے جواصول اور تاریخ کے جوتوا نین مقرر کرد یہ مغرب کا تو کچنوں گول بن چکا ہے۔ اس نے انسانیت کے جواصول اور تاریخ کے جوتوا نین مقرر کرد یہ معلوں اور دین نظہر کی میں ہو گول ہو گی ہوں ہوں کی ہو ہو کہ ہو ہوں کا لات کے دین اور راس کے بی مغرر کار دی ہو ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں کی ہو ہوں کی مزد کر دی ہو کو کوا ہو ہوں ہو ہو ہوں کی مزد کر دین ہو ہو ہوں با ہے۔ سر بالک ساس منے کی بات ہے کہ مغرب کا ہو ہو ہو کو ہو ہو بی ہو ہوں کی مزد کر دون خضب ناک ہو محکوں او اور دین ہو ہوں کی طرح پر بی و ہوں کی طرح کی ہو ہوں کی مزد کر دون خضب ناک ہو سے ہوں ہو ہوں کی طرح کی ہو ہوں کی مزد کی ہو ہو کی ہوں کی مزدی کر ہو کو ہو ہو ہو ہو ہو کی ہو ہو کا ہو ہوں ہو ہو ہو کوا ہو ک

دُاكمُ مَاحب نے غالباً بہلی مرتبہ مغرب کی قوت کے واقعی اسباب کا ادراک کیا اور پھر اس کی طاغوتی دوج سے نبرد آ زما ہونے کے لیے پچھا سے وسائل ڈھونڈ نے کی کوشش کی جو ذہنی اخلاقی اور عملی سطح پر آن کل کی طرح کی پسمائدگی کے مظاہر نہ ہوں۔ مغرب نے تسخیر کا نئات کے مقصود کو جس یکسوئی اور کا میابی کے ساتھ مکن الحصول باور کر وایا ہے ڈاکٹر صاحب اس سے کوئی ظراق نہیں پیدا کر ناچا ہے۔ بلکہ اس تشخیر کی قوت کو اپنے کا میں لانا چا ج بیں۔ ان کا اصل کت ہیہ ہے کہ تسخیر عالم کی طرف ایک غیر متوازن کیسوئی نے مغرب کو جس دنیا پر تی میں دکھیل دیا ہے اس سے مرف تسخیر عالم کی طرف ایک غیر متوازن کیسوئی نے مغرب کو جس دنیا پر تی میں مقصود ہے۔ آ دم سازی کی اقد ار اگر عالم گی طرف ایک غیر متوازن کیسوئی نے مغرب کو جس دنیا پر تی میں مقصود ہے۔ آ دم سازی کی اقد ار اگر عالمگیری کے مل پر رہنمایا نہ انداز میں غالب آ جا کیں تو یہاں انقلاب کا پور ا تیڈ یل گویا یہ تمام ، ی عمل میں آ جا تا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کا کنات کے معاف اور دنیا میں اسلام کا اصل کی استعداد کو استعال کرنے کے معاط میں مغرب سے پنج کھی کو ہے سود بیجھتے ہیں اور دنیا میں ان کا لی کا پور ا مرتکزر کھتے ہیں کہ انسانی شعور میں وہ انقلاب کیسے ہر پاکیا جائے جومغرب کی کا نتات صورت کوا یمانی متنی فراہم کردے۔ مغرب نے جس طرح انفس کوخلا بنا کر آفاق کو معمور کرر کھا ہے ڈاکٹر صاحب کی مبارزت ای الیے سے ہے۔ وہ کا نتات کی مغرب کی طرف سے کی گئی معمور کی کوتقر یبا قبول کرتے ہوئے اے انفس کی تغییر میں ایک جزو بنانا چاہتے ہیں۔ میہ وہ روبیہ ہے کہ جس کی ہمیں بہت زیادہ ضرورت تھی مگر ہماری مذہبی قکر کے تائع جذبات ہوجانے کی وجہ سے بھی پوری نہ ہو تکی۔ آخراس چیز کے کوئی معنی تو ہوں گے کہ ڈاکٹر صاحب نظریہ ارتقاءا در بگ بنگ تھیور کی وغیرہ پر بہت زیادہ ناقد انہ نظر نہیں رکھتے 'لیکن مغرب کے ساجی اور نفسی تی اصول کو الف سے بے تک رد کرنے پر کمر بستہ رہتے ہیں۔ وہ کا رُخاسی مغرب کے ساجی اور نفسیاتی اصول کو الف سے بے متاظر سے متصاد منہیں دیکھتے 'لیکن مغرب کے تصور انسان کو اپنے دین کے لیے سب سے بڑا خطرہ جانے ہیں۔

مختصر بید کہ خالص universtality اور منتشر particularity دونوں ہی گویا تا کام ہونے کے لیے جنم لیتے ہیں۔ڈاکٹر صاحب نے ان دونوں کو synthesize کیا ہے اور ان کے امتیازات کا لحاظ رکھتے ہوئے ان کی وحدت کوا یک ورلڈ ویو کی تشکیل میں صرف کیا ہے۔ بیدورلڈ ویو تقذیری بھی ہے اور تاریخی بھی سیاسی بھی ہے اور روحانی بھی اور ستقل بھی ہے اور متغیر بھی۔

اس کتاب میں ایک خاص تصور انقلاب بھی ملتا ہے جے کھولنے کی ضرورت ہے۔ ایک مسلمان کے لیے اس کے دین کی نشاۃ ثانیہ اس کے تمام تصورات کا بنیا دمی مادہ ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے انقلاب کو تبدیلی حالات ہے کہیں بڑھ کر تبدیلی احوال کے حصول کے لیے متصور کیا ہے۔ اس کے بنتیج میں انہوں نے حالات اور احوال کی complimentary وحدت بلکہ organic identity کوجس طرح کم سے کم تصوراتی نہج سے واضح کیا ہے وہ مسلمانوں کے انقلابی لٹریچراورتحریکی روایات میں ایک نٹی چیز ہے۔اس کا پالکل clinincal تجزیبہ درکار ہے' مگراس کی سطحایسی ہونی جا ہے کہ بلند تر اذبان بھی اے قبول کریں' گہری طبیعتیں بھی اے منتہائے رغبت بنائیں ادرمضبوط ارادے کے لیے بھی اس ہے کوئی سمت حرکت نکالی جاسکے۔ ڈاکٹر صاحب کا ایک بڑا امتیاز بی بد ب کداسلام اور مقاصد اسلام برغور دفکر کرتے وقت وہ جن نتائج تک چینچتے ہیں انہیں انسانی قابلیت کے تمام مراکز کے لیے موجب قبول اور باعثِ تسکیون بنا دیتے ہیں۔ بی مجموع پن جوانسانی استعداد دحقائق میں اتحاد پیدا کرتا ہے بہت غور کے ساتھ لائق تجزیہ ہے۔ ڈاکٹر صاحب کے انقلابی تصورات اورتجدیدی افکارا پنی ساخت میں یوٹو پین ہونے کے باوجود ہر پہلو سے قابل کلتے ہیں' بیا یک نادر چیز ہے اور اسے اچھی طرح کھولنا جاہے۔ ریجھی دیکھنا ہے کہ نشاق ثانیہ اپنے معروف تصورات کے مطابق محض تجدیدیت نہیں ہے بلکہ تجدید ایمان کا دہمل ہے جوا نقلاب کے لیے درکار باطنی reconditioning کاسب سے پہلے تقاضا کرتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کی فکر پر باتیں تو بہت ہی کی جاسکتی ہیں'لیکن اپنی کم بضاعتی کی دجہ ہے میں آخر میں یہی کہوں گا که آئیڈیلز کوبروئے کارلاناانسان کے شعور دوجود کا وہ منتہا ہے جہاں ان دونوں میں فرق نہیں رہتا۔ ایمان و جولائى تا تمبر 2011ء كا کہت قرآن 💦 (9)

میں بنیمیں کہتا کہ ڈاکٹر صاحب کی فکر پر نفذ وجرح کی کوئی گنجائش نہیں یقینا ہے لیکن ان کے ناقدین کی اکثریت جن کی اس انفسی حاکمیت ادر آ فاقی شکوہ کا کوئی تصور نہیں رکھتی جو ڈاکٹر صاحب کی شخصیت کا جو ہر ہے اور ان کی فکر کا بنیادی مادہ۔ ڈاکٹر صاحب نے ممکن ہے کہ کچھ راستوں کے انتخاب میں یا پچھ تفصیلات کے فعین میں غلطی کی ہولیکن ان کا مقصود بہر حال قرآن ہی ہے دین ہی ہے۔ جب کہ ان کے بیشتر مہر بانوں نے چاہے رائے بہت اچھی طرح تر اش لیے ہوں مگر ان کی مطلوبہ منزل نہ پوری طرح قرآ تی ہے نہ و exhaustively و بی



فقهاسلامي كاارتقاء محدانس احسان \* فقداسلامی کے تاریخ کے اعتبارے چھادوار ہیں<sup>(1)</sup>۔ (۱) عبدرسالت (۲) خلافت راشده (۳) دور بنی امت (۴) دور بنی عباس (۵) جودوتقليد کادور (۲) دور حاضر-عهد رسالت ( يهلا دور ) نبی کریم مکافی کے عہد میں فقد سے متعلق جملہ امور آپ مکافی کی ذات مبارکہ سے وابستہ تھے۔ چنانچہ قانون سازی اور دیگر احکامات آپ نگان بنفن نفیس خودانجام دیا کرتے تھے۔اس دور میں فقد کی نہ تو با قاعدہ تد وین ہوئی تھی اور نہ ہی اس کی بہت زیادہ ضرورت محسوس کی گئی تھی۔ اس دور میں فقہ کے ابتدائی دوماخذ یعنی قرآن کریم اور سنت نبو بیہ سے استنتہا د کیا گیا اور صورت مید ہی کہ جیسی جیسی ضرورت محسوں ہوتی گٹی اسی لحاظ سے احکامات متعین ہوتے گئے۔احکام الہی کی ان تشریحات کی ذمہ داری بھی قرآن کریم نے آپ مُنْ يَشْجُمْ بی کی ذمددارى بتاكى ب- چنانچدارشاد بارى تعالى ب: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّتِنَ رَسُوْلًا مِّنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ اللَّتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَاب وَالْحِكْمَةُ ﴾ (الجمعة:٢) "وہی ہےجس نے اُمّیوں کے اندرایک رسول خودانہی میں سے اٹھایا جوانیس اس کی آیات سنا تا ہے ان کی زندگی سنوارتا ہے اوران کو کتاب اور حکت کی تعلیم دیتا ہے۔'' اس لحاظ سے رسول الله تَنْقَقْد بحدرج ذيل كام تھے: الم تعليم كتاب دينا الم تشريح كتاب كرنا الم الزكية فس كرنا المحصالح جماعت تباركرنا المثراس جماعت كي رمينماني كرنا-چنانچہ نبی کریم سکا پیل ان تمام امور پرخوب محنت کی اور حیات انسانی کو در پیش جملہ عومی مسائل کی تشريحات كرك ابنا فريضه اداكيا \_ آب تلاييم كى دفات تك اسلامى قانون كابنيادى خاكه مدوّن موجا تها نيز دوسری طرف اس کے نفاذ کی عملی را ہیں بھی متعیّن ہو چکی تھیں اور اس حوالہ ہے ایک عملی معاشرہ تشکیل یا چکا تھا جو قانون اسلامی کی اصل روح ہے داقف تھااوراس کی علی تشریحات کا اہل تھا۔ ٢٦ استاد جامعہ قاسم العلوم گلگشت کا لو ٹی' ملتان جولائى تائتبر 2011 -🔫 🖁 حکمت قرآن 🕞 🗫

## خلافت راشده (دوسرادور) فقداسلامی کا دوسرا دور نبی کریم تلافیز کمی وفات کے بعد شروع ہوتا ہے اور بیخلافتِ راشدہ کے دور سے منسوب ہے۔ اس دور میں چونکہ اسلامی فتوحات کی کثرت ہوئی اور ان فتوحات کے بیتیج میں اسلام کومختلف تہذیب وتدن سے واسطہ بڑا' چنانچہ بہت سے اجتماعی مسائل نے جنم لیا جن کا اسلام کواس ہے قبل واسط نہیں یڑاتھا۔اس دور میں مسائل کے حل کے لیے دونئے ماخذ یعنی اجماع اور قیاس کا استعال شروع ہوا۔ اجماع کو منظم شکل دی گئی اور رائے کے استعال کے لیے فقہمی اصول دقو اعد منصبط ہوئے۔ صحابه كرام فكالمن مي جارطر ت كالوك تھے: ایک صحابہ کرام ڈائٹ کا پہلا طبقہ وہ ہے جن ہے بہت زیادہ روایات اور فقہی مسائل منسوب ہیں۔ یہ کسی ایک میدان کے مخصص نہیں بلکہ یورے دین کے مخصص تھے۔ بہت بے فقہی مسائل میں اپنے طبعی میلان کے باعث انہوں نے مسائل استنباط کیے ہیں اور بید حضرات خلفاءرا شدین ہیں۔ ا صحابہ کرام نظایق کا دوسراطبقہ تخصین کا ہے۔ اس طبقہ کو فقیمی حوالے ہے بہت زیادہ شہرت نصیب ہوئی۔ ان میں حضرت معاذین جبل مضرت ابوموی اشعری حضرت زیدین ثابت اور حضرت الی بن کعب ثقلق شام بن-السب صحابہ کرام دولیتہ کا تیسراطبقہ مکترین کا ہے لیعنی جن سے بہت زیادہ تعداد میں اجتہادات اور فراد کی منقول ہیں۔ان حضرات سے بڑی رہنمائی حاصل ہوئی کیکن خودان مکثرین کی تعداد بہت کم ہے۔ان کی تعداد بیں پچیس ہے زمادہ نہیں (۲) ا صحابہ کرام روایت کا چوتھا طبقہ عقلین کا بے۔ بیدوہ حضرات ہیں جنہوں نے بہت کم روایات اور مسائل و اجتهادات فقل کیے ہیں۔ان حضرات سے چند سو کے قریب فقاد کی فقل ہیں۔ان کی فہرست بھی ابن قیم نے م ت کی ہے (۳) اس دور میں استنباط صرف ان فتو وں تک محد دوتھا جو وہ لوگ دیتے تھے جن سے سی واقعہ کے متعلق سوال کیا جاتا تھا۔ بدلوگ مسائل کے اثبات اوران کے جواب میں بہت زیادہ یا دُن نہیں پھیلاتے تھے بلکہ اس کو کروہ ستجصح تتصاور جب تک کوئی مسئلہ پیدانہ ہوجائے اس کے متعلق اپنی رائے نہیں خلاہر کرتے تھے۔البتہ جب مسئلہ پیدا ہوجا تا تھا تواس کے لیے اسٹناط علم میں اجتہا دکرتے تھے۔ یہی دجہ ہے کہ کبار صحابی جوفتو منقول ہیں ان کی تعداد بہت کم ب (۳) اس دور کے مشہور فقیها ءدرج ذیل ہیں: الم خلفاءراشدين تقاقل 🛠 حضرت عبداللدين مسعود طالبي الله حضرت الى بن كعب طايفية الم حفرت زيد بن ثابت طالية اشعرى دايوموي اشعرى ديايي 😹 🖁 حکمت قرآن 🖥 الجولائي تا تمبر 2011ء كا 12

## دوريني أمته (تيسرادور)

ید دور صغار صحابہ کرام دی شین اور تابعین کرام نین کی دور ہے ، جو صحابہ کرام کے تربیت یافتہ شاگر دیتھ۔ اس کی مذت اسم ، جری سے لے کر دوسری صدی ، جری کے اختشام تک ہے۔ یہ دور فقد اسلامی کا تاسیسی دور کہلا تا ہے کیونکہ اس میں فقہ کی تدوین کا با قاعدہ کا م شروع ہوا۔ بقول مولا ناتقی ایٹی فقہ کی تر تیب وقد وین کا پور امسالہ ای دور میں تیار ہوا تھا۔ اسی بنا پر اس کوتر تیب وقد وین کا تاسیسی دور کہنا زیادہ مناسب ہے (<sup>(م)</sup> اس دور میں جہاں فقہ اسلامی کی با قاعدہ تد وین کاعمل جاری ہواو ہیں کئی تبدیلیاں بھی روز ماہو کیں۔

مسلمانوں میں با قاعدہ فرقہ بندیاں وجود میں آئیں۔ ہر فرقہ کے رجحانات ومیلانات دوسرے سے مختلف تھے۔ چنانچ بعض اسلاف کو بعض پر فوقیت دینے کا رجحان پیدا ہوا اور بہت سے فر وی مسائل میں اختلاف ردنما ہوئے۔

اس دور میں روایت ِحدیث کی رکاوٹ ختم ہوگئی چنا نچہ روایت حدیث کاعام رواج ہوا'جس کی وجہ سے دُوردُور سے لوگ فتو کی اورتعلیم حاصل کرنے کی غرض سے علماء وفقہاء کی طرف متوجہ ہوئے ۔ روایت حدیث اور ان سے مسائل کے اینخراج کے لیے با قاعدہ منظم طریقہ کا را پنایا گیا۔ اس دور میں روایت حدیث کا اندازہ اس عبارت سے ہوسکتا ہے:

''اس دور کے اصحاب فنادی سے حدیثوں کی ایک بہت بڑی تعدادروایت کی جاتی ہے۔ چنانچہان میں بعض مفتیوں کی حدیثین ہزاروں سے زیادہ ہیں۔ مثلاً مند ابی ہریڑہ ۳۱۳ صفحوں میں 'مند عبراللہ بن عمرُ ۵۲ اصفحوں میں لکھا ہوا ہے۔(اس کے برعکس) مندوابی بکرُ ۴ اصفحوں میں 'مند عمرٌ ۲ صفحوں پر اور مندعلیٰ صرف ۸۵ صفحوں پر آیا ہے۔''(۲)

مرکز میں پہلی جیسی جاذبیت باقی نہ رہی'اس لیے فقد میں مختلف علاقوں کے فقہماء کی بات چلنے لگی۔اس طرح غیر عرب یعنی عجمی لوگوں کی ایسی جماعت تیار ہوگئی جواپنی صلاحیتوں اور قابلیت کے لحاظ سے عربوں سے کم نہتھی۔اس حوالہ سے مولا ناتقی اینی لکھتے ہیں:

'' بید حضرات اپنی صلاحیت کے لحاظ ہے عرب کے مقابلہ میں کم نہ تنے بلکہ بعض مؤرخین کا خیال ہے کہ فقد روایت میں تجم کا حصہ عرب سے زیادہ ہے۔ اگر زیادہ نہ بھی ہوتو برابر کی شرکت میں کوئی کلام نہیں۔''<sup>(ے)</sup> رائے اور حدیث کے استعال کرنے میں اختلاف ہوا جس کی بنا پر دومختلف گروہ بن گئے۔ ایک گروہ دستیاب احادیث کے مطابق فتو کی دیتا تھا' اسے اہل الحدیث کا گروہ کہا جاتا ہے اور دوسرا گروہ مسائل شریعہ کے حل کے لیے قیاس اور رائے کا کثر ت سے استعال کرتا تھا' اسے اہل الرائے کہا جاتا ہے۔ اہلِ حجاز کا رجحان پہلے گروہ کی طرف تھا اور اس کا مرکز مدینہ تھا' جبکہ دوسرا گروہ اہلِ کوفہ کا تھا اور ان کا مرکز کوفہ تھا۔ اس دور کے مشہور فقتہا ءدرج ذیل تھے:

## دور بني عباس (چوتھادور)

بنوامیہ کے بعد بنوعباس کا دورآیا جوتفریبا آٹھ سوسال پر محیط ہے۔ اس دور کی خصوصیت مد ہے کہ اس میں اسلامی علوم وفنون کی ترقی اپنے عروج کو پنچ گئی۔ چنانچہ دیگر علوم وفنون کی طرح فقہ اسلامی بھی اسی دور میں با قاعدہ باضابطہ مدقان ہوئی اور اس کے ساتھ ساتھ اصولِ فقہ کی جزئیات بھی اپنی حتمی شکل اختیار کر کئیں۔ اس دور کوفقہ اسلامی کا روثن دور کہا جا سکتا ہے۔ اس کا اندازہ اسی بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ اس دور کے فقہاء کے مرتب کر دہ فقہی مسائل اور جزئیات پر آج تک مل ہور ہاہے۔

اس دور کی قکر ی وشعوری داغ تیل تو تیسرے دور ہی میں پڑ چکی تھی کی ایکن فقد کی با قاعدہ تد وین ای دور میں ہوئی۔ اس دور میں اسلامی سلطنت بڑے وسیع رقبے پر پھیل چکی تھی۔ چنا نچ سلطنت کی وسعت کے ساتھ ساتھ تہذیب دیترن بھی وسعت اختیار کرتی چلی گئی جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ بہت ہے جد ید مسائل الجر کر سامنے آئے۔ ان مسائل کے حل کے لیے صحابہ کی تیار کردہ جماعت '' تابعین' اور ان کے صحبت یا فتہ '' تیج تابعین' نے انتہا کی مسائل کے حل کے لیے صحابہ کی تیار کردہ جماعت '' تابعین' اور ان کے صحبت یا فتہ '' تیج تابعین' نے انتہا کی محر العقول کارنا مے مرانجام دیے اور اسلامی قانون کا کوئی گو شہ نشہ نہ چیوڑا۔ مجموعی حیثیت سے بد دورعلمی وفکر ی حرکت کا دور تھا۔ کئی قومیں اسلام لا کیں اور اس کے منتے میں ان قو موں کے علوم دفنون سے استفادہ کے مواقع فراہم ہوتے۔ یونانی علوم وفنون کی تر وترج ہوئی اور بہت سی کتب کے تر اجم بھی ہوتے ۔ عباسی خلیفہ ہار دن الرشید نے یونان کی بعادت پر جز بیہ کے طور پر ان کی کتاب منگوا کیں اور ان کے تر اجم کھی ہوتے ۔ عباسی خلیفہ ہار دن الرشید

اس دَوْرکی ایک خصوصیت بیجی ہے کہ اس دور میں حدیث کی مّد وین کاعمل اپنے انجام کو پہنچا۔ پہلے اددار میں حدیث کامکمل سر مایہ نظر کے سامنے نہ ہونے کی وجہ سے بہت سے مسائل ادھوری اور نامکمل شکل میں موجود تھے چنا نچہ حدیث کی مّد وین ہوجانے کے بعداب بیہ مشکل حل ہوگئی۔

اصول فقدی تدوین ای دور میں کمل ہوئی۔ بہت فقہی مسائل ایسے ہیں جن میں فقہاء کا آپس میں اختلاف ہے اور بیا ی وجہ ہے ہے کہ ہرامام کے فقہی اصول دوسرے سے مختلف ہیں ، جس کی چند مثالیں درج ذیل ہیں : \* حدیث کی جحیت اور اس سے فقہ کے استنباط میں کسی فقیہہ نے کلام نہیں کیا۔ البتہ اس کے قبول کرنے کے طریقہ میں اختلاف ہوا اور ہر فقیہہ نے اپنے اپنے معیار کے مطابق اس کے ضابطے اور طریقے مقرر کیے۔ چند آ دمیوں نے حدیث ہی کو قبول کرنے سے انکار کردیا تھا ، لیکن جمہور فقہاء سے ان کا کو کی تعلق نہ تھا ، بلکہ انہوں نے اس پر تخت تکیر کی تھی۔ حتی کہ امام شافع ی وغیرہ نے انکا پر حدیث کے طریقہ کو صلالت و گراہی کا طریقہ قرار دیا۔

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد قرآن المحمد المحم المحمد المحم

|                                               | ای دور کے شہور تقریبا ءدرن دیں ہیں:        |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ☆ امامالك 🚟 ( ٩٣ هـ ٤٩ ما ه)                  | امام ابوحنيفه تعالية (+٨_+١٥ه)             |
| امام احمد بن منبل مشد (۱۹۲۳ه-۱۳۲۱ه)           | امام شافعی ﷺ (۱۵۰_۲۰۰۳ه)                   |
| ☆ امام اوراع نفت (۸۸هـ ۱۵۷)                   | امام طبری میشد (• ۲۴۵ ۵۰)                  |
| ۵،۱۵۱ ماین دم اندلی میند (۳۸۳ه۷۵۵ ه)          | امام داؤد بن على ظاہرى اين (٢٠٢ ٥- ٢٠٢٠ ٥) |
| امام ابويوسف ميلك (١١٢هـ ١٨٢ه)                | امام سفیان بن سعید توری میند: ( ۹۷ ه۔۱۴۱ه) |
| امام زفر بن بذیل مظلیہ (•ااھ۔ ۱۵۸ھ)           | ام محمد بن حسن شیبانی میلیه (۱۳۲ه-۱۸۹)     |
| امام زید بن علی بن حسین میتاه (المتوفی ۱۳۱۵ه) | امام حسن بن زيادكوني مينية (المتوفى ٢٠٢)   |
| امام عبدالله بن اباض ميلية (التوفى ٨٠ه)       | امام جعفر صادق عظله (التونى ٢٩٠ه)          |

جمود وتقليد کا دور (يانچوان دور) عہد عباس کے آخری اد دار میں علم فقہ کی ترقی رک گئی۔ تیعنی فقہ میں استقلال کی روح سیاسی ضعف کی تقلید میں ضعیف ہوگئی۔ چنانچہ اس دور کے فقہاء نے بتد وین مذہب پر اکتفا کیا اور ان کا اجتہا دا حکام فرعیہ تک محدود ہوکررہ گیا۔ نیزان کا کام صرف متفتر مین کی کتب کی شروح اور حواشی لکھنارہ گیا۔ ساتویں صدی تے وسط میں تمام فقہاءاس پر متفق ہو گئے کہ اجتہاد کا دروازہ بند ہوگیا ہے اور مذاہب اربعہ ہی ان کے لیے کانی میں۔اس طرح عربى تدن كومدر يجأز دال كاسامنا كرنا يزاادر برطرف جود جها كيا-اس كانتيجه بدلكلا كه برطرف تقليد يجيل كئي ادر فقهى اجتهادرك كبار ڈاكٹرمحمودا حمد عازى لکھتے ہيں: · <sup>و</sup> گزشتہ تین سوسال کے دوران جس طرح مسلمانوں کے دوسرے شعبہ پائے زندگی میں ایک جمود اور انحطاط پیدا ہوا ہے ای طرح فقد اسلامی میں ان کی فہم اور فقد اسلامی کے بارے میں ان کے روب میں بھی جوداورانحطاط في جكد يائى ب-""(١١) مسلمانوں کے اجماعی زوال نے جہاں ان کی اقدار تہذیب وتترن اور وقار کی دھجیاں اڑا تمیں وہیں علوم و فنون کی ترقی میں بھی رکادٹ آگئی۔ چنانچہ فقہ اسلامی بھی ان اثرات سے محفوظ نہ رہ تکی ادراس میں تقلید وجمود کے جراثیم پیدا ہونے لگے۔ <sup>د ر</sup>ساتوی *صدی بجری میں جب بغد*اد کی دنیوی شان وشوکت اور دیٹی دجاہت پر زوال آیا تو وہاں کی علمی سرگرمیاں بھی مدہم پڑنے لگیں اور عربوں کی تہذیب بھی آمادۂ زوال ہوگئی۔ یہ وہ دفت تھا جب شنّی علاء جولانى تا تمبر 2011 م کمت قرآن 213

زینت بن گئی اوراس کے نفاذ کی عملی جد و مجہد ہے مسلمانوں کو مایوس کر دیا گیا۔ ان تمام اسباب ہے قطع نظر ہوکرا گرغور کیا جائے تو اس دور کی ایک سب سے نمایاں اورا ہم خصوصیت ہیہ ے کہاس دور میں فقہ کو یا قاعدہ تد وین اور پھراس کے بعد تحقیق وتنقید کے مراحل ہے گزارا گیا۔اس کا نتیجہ یہ لکلا کہ بہت سے اشکالات دور ہو گئے اور بہت ی غلط نہیوں کا راستہ رک گیا۔ ساتھ ہی ساتھ فتہی کتب کا ایسا شاندار ذخیرہ اکٹھا ہوگیا جس کی کوئی دوسری مثال موجود نہیں۔اگر چہ علماء نے تقلید کا راستہ اختیار کرتے ہوئے متقد مین کی کتابوں کی شروحات لکھنے پر بنی اکتفاکیا تھالیکن واقعہ ہی ہے کہ ان کے پیش روا تنابزا کام کر گئے تھے کہ اس کو سنیوالنے کے لیے بھی طویل وقت اور محنت شاقہ درکارتھی جوان حضرات نے باحسن نبھائی۔ چنا نچہ اس دور کے فقہاء نے اپنی شروحات میں متقدمین کے کام کا انتہائی باریک بنی سے جائزہ لیا اور اس باریک بینی اور ژرف نگابی کانتیجه لکلا که غلط نبی کا کوئی امکان یا قی نه ریا۔ ڈ اکٹر محود احمد غا زی اس حوالہ سے لکھتے ہیں : ''فقتهاء نے جواجتهادات کیے تھےادر پہلی اور دوسری صدی ہجری میں جوفقہی مسالک قائم ہوئے تھےان ے ایک ایک پہلوا درایک ایک لفظ براتن کثرت سے خور کیا گیا<sup>،</sup> اتن باریک بنی سے ایک ایک چیز کا جائزہ لیا گیا کہ کسی چیز میں کسی غلط پنجی کا امکان نہیں رہا۔ کسی ایک رائے کو جب کٹی سوسال تک غور وخوض کا موضوع بنایا جائے گا تواس میں کسی غلطی اورالجھن کا امکان بہت کم رہ جائے گا اور ہر چیز بہت واضح اور کتھے ہوکرسامنے آجائے گی۔"(۱۹) لیکن بڈسمی بیر ہی کہان کے بعد کےعلاء وفقتہا و نے اس کوا پنا وطیرہ بنالیا اور اس کو متقد میں کی محنت کا مقصد ومنشا سجھنے لگے۔ چنانچہ تقلیدا در جمود کا بیر مصطویل سے طویل تر ہوتا گیا ادرعصری تقاضوں کے مطابق فقد

اسلامی کی جزئیات کی عملی تطبیق ند ہونے کے باعث مسائل اور مشکلات میں اضافہ ہوتا چلا گیا۔

دورِحاضر (فقه کاچھٹادور)

اس دور کا آغاز آتھویں صدی ہجری ہے ہوتا ہے جب فقد حنبلی کے علماء علامہ ابن تیمیہ بیتلہ اور ان کے شاگر دعلامہ ابن قیم بیتلہ جیسے عبقری شخصیت کے مالک حضرات نے اجتہا دیے حوالہ سے اپنے افکار و خیالات سے لوگوں کو متاثر کیا۔ علامہ ابن تیمیہ بیتلہ نے تقلید جامد کے خلاف علم بغاوت بلند کیا اور دیکھتے ہی دیکھتے صدیوں پرانی اجتہا دی مساعی کی یادتازہ کر دی۔ علامہ ابن تیمیہ بیتلہ کے خلاف علم بغاوت بلند کیا اور دیکھتے ہی دیکھتے میں گرز البرز کا کام کیا۔ ان کے بعد ان کے شاکر دوں نے اس کام کا بیڑا اٹھایا اور ان کے افکار و نظریات کو با قاعدہ مرتب کر کے چہاردا تک عالم میں پھیلا دیا۔ چنا نچہ اس کام کا بیڑا اٹھایا اور ان کے افکار و نظریات کو کم ہوئی اور اذہان از سرنو حالات و زمانہ کی رعایت نے فقہی جزئیات پر سوچنے پر آمادہ ہوتے۔

ہندوستان میں بیسہراحضرت الامام شاہ ولی اللہ محدث دہلوی میں کوجا تا ہے کہ انہوں نے اپنی تجدیدی مساعی سے فقہ اسلامی کو اس کی اصل روح کے مطابق زندہ کیا۔ان کے بعد ان کی قابل اور ذی استعداد اولا و نے بیکام باحسن نبھایا۔ای طرح محمہ بن عبد الو ہاب نجدی سید جمال الدین افغانی اور ان کے بعد ان کے قابل بیک ہوت قد آن کی تحک قد آن کی تعلیم ہو جمہ ہو جمال الدین افغانی اور ان کے بعد ان کے قابل قدرشا گردشخ مفتی محمر عبده اور پھران کے بعدان کے شاگر دسیدر شیدر ضالبنانی من نے ان کو اکتھا کر کے ایک فقہی کتاب کی اسلامی فقد کے احکام تمام اجتمادی کتابوں میں بھرے ہوتے ہیں۔ ان کو اکتھا کر کے ایک فقہی کتاب کی شکل میں مدون کیا گیا اور اس کام کی نگر انی سلطنت عثان ہے کن ریسا یہ ہوئی۔ اس کتاب کا نام' المحلة الاحکام العدلیه'' رکھا گیا اور سلطنت عثان ہے نے اپنی سلطنت میں اے رائج کردیا۔ اس کتاب کا نام' المحلة الاحکام ۲۵ میں یہ کا مکمل ہو گیا۔ اس کتاب کو سولہ حصول میں تقسیم کیا گیا تھا اور جملہ فقہی مسائل کا اعاط کرنے ک کوشش کی گئی تھی۔ سیسلانت عثان یہ کا بی سلطنت میں اے رائج کردیا۔ اس کا آغاز ۲۵ ۱۸ء میں ہوا اور کوشش کی گئی تھی۔ سیسلانت عثان یہ کتاب کو سولہ حصول میں تقسیم کیا گیا تھا اور جملہ فقہی مسائل کا اعاط کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔ سیسلانت عثان یہ کا پہلا مدون اور کوڈیفا منڈ سول لاء تھا جو فقد اسلامی سے بالعموم اور فقد خفی سے بالحضوص ما خوذ تھا۔ کہیں اس میں فقہ خفی سے ہٹ کر دوسرے فقہاء کے اقوال بھی لیے گئے تھے <sup>(1)</sup>۔ اس کا م عازی فرماتے ہیں:

''جب بیسویں صدی کا آغاز ہوا تو مجلۃ الاحکام العدلیہ پوری سلطنتِ عثمانیہ میں نافذ العمل تھا۔اس زمانہ میں سلطنت عثمانیہ کی حدود مشرقی یورپ کے گئی مما لک ترکی وسط ایشیا کا کچھ حصہ ٔ عراق ٔ شام ٔ فلسطین ٔ لبنان ٔ الجزائز لیبیا ُ نیونس اور جزیرہ عرب کے بعض علاقوں تک پھیلی ہوئی تھی۔ ہم بلاخوفِ تر دید کہہ کیتے ہیں کہ 1۸۷4ء ہے لے کر ۱۹۲۵ء تک کا زمانہ مجلۃ الاحکام العدلیہ کی حکمرانی کا زمانہ تھا۔''<sup>(r)</sup>

سلطنتِ عثانیہ کے زوال کے بعداس پرعمل بند ہو گیا اور یورپی قوانین نے اس کی جگہ لے لی۔ ۱۹۴۰ء کے اواخر میں عرب دُنیا میں اس سوچ نے اہمیت اختیار کی کہ فقد اسلامی کوجد بد تقاضوں ہے ہم آ ہنگ کیا جائے اور اسے دستوری حیثیت دی جائے۔ یہ وہ دور تھا جب مختلف عرب مما لک ایک ایک کرکے الگ ہور ہے تھے اور آزاد کی کی نعمت سے ہمکنار ہور ہے تھے۔ ان حالات میں ان فقہائے کرام نے جوطو میل عرصہ سے فقد کی جد بد تدوین کے حوالہ سے کام کرر ہے تھے ان نوزائدہ مما لک سے بیہ مطالبہ کیا کہ وہ مغربی قوانین کی جگہ فقد اسلامی کو رواج دیں اور نافذ کریں۔

اب ہم اس دور کے عومی فقہی رجحانات اور خصوصیات کا خلاصہ اور جائز ہ درج ذیل نکات کی صورت میں پیش کرتے ہیں:

یہ دور دراصل پانچویں دور کے جمود کے خلاف شدید ردعمل کے طور پر اعجر کر سامنے آیا۔ اس دور نے مجموعی طور پر اُمتِ مسلمہ کو یہ دعوت دی کہ مسلمانوں کے فکری جود نے انہیں شریعت کی اصلی روح ہے دور کر دیاتھا' چتا نچہ اے پھرزندہ کرنا از حدضر دری ہے۔ اس فکر نے لوگوں کوفکر و شعور ہے کا م لینے پر آمادہ کیا اور ان کے شعور کی سطح پر نمایاں تبدیلی آئی'جس کا نتیجہ مید لکا کہ ممل طور پر فکری جود ختم تو نہ ہوا' لیکن اس کی بنیا دوں پر کاری ضرب لگی اور اس حوالہ سے نحور وفکر کرنے والے اور سوچنے والے لوگوں کی جماعت پیدا ہو کی جنہوں نے اس عظیم مقصد میں اپنا نمایاں کر دارا دا کیا۔

اس دور کے مجددین فقد نے تقلید کی پرز ورنفی کی اور کسی ایک فقہ کو قرآن وحدیث کا درجہ دینے کی صریح مخالفت کی ۔شریعتِ اسلامی کے مصالح اصلیہ سے از سرنو رجوع کر کے بدعات وخرافات کو دور کرنے کی بڑی شدت سے کوشش کی گئی۔ اس حوالہ سے عرب ریاستوں نے بڑھ پڑھ کر حصہ لیا اور اپنے کمل دسائل اس مقصد کے لیے استعال کیے۔ علامہ ابن تیمیہ رئیلیہ اور ان کے بعد ان کے قابل قدر شاگردوں نے اور اسی طرح شخ عبد الوہاب نجدی رئیلیہ نے تقلید کے خلاف بہت کا م کیا۔

اس دور میں فقہی وحدت کی ضرورت کو شدت ہے محسوس کیا گیا۔ چونکہ ہر بڑ فقہی مسلک میں کامل اتفاق رائے نہیں پایاجا تا تھا چنانچہ کوشش کی گئی کہ ہر مسلک کا احتر ام ملحوظ رکھتے ہوئے ایک عومی فقہ تشکیل دی جائے جس میں ہر مسلک ہے برابری کی سطح پر استفادہ کیا جائے لیکن چونکہ اس عمل کے لیے آزاد قکری فضا مہتیا نہیں ہو پائی اس لیے بیکوشش بارآ ورثابت نہ ہو پائی کیکن اس کا بیفا ئدہ ضرور ہوا کہ اس حوالہ سے سوچنے والے لوگوں کی ایک کھیپ تیار ہوگئی۔

مسلمان ریاستوں بالخصوص عرب ریاستوں نے جدیدفقہی مسائل کے طل کے لیے بہترین فقہی دماغوں کو اس مقصد کے لیے دسائل مہیا کیے لیکن اس کا ایک نقصان بھی ہوا کہ فقہ اسلامی کے حوالہ سے جو آ زادئ فکر چاروں فقہی مسالک کے بانیوں کومہیاتھی وہ اس دور میں حاصل نہ ہوئکی اور یہفقہی کا محکومتوں کے زیر سائی کمل ہونے کے باعث وہ درجہ نہ پاسکا جو مسالک اربعہ کوحاصل ہوا۔

اس دَور کا ایک تاریک پہلو بیتھی ہے کہ پنج الخیال اور ذی استعداد لوگوں کی دیکھا دیکھی بہت سے نا اہل اور دینی بصیرت ہے محروم لوگ بھی اس میدان میں اتر آئے 'جس سے فقہ اسلامی کو فائدہ دینچنے کی بجائے نقصان پہنچا اور فروعی معاملات سے ہٹ کر اصولی معاملات میں بھی دخل اندازی شروع ہوگئی اور رائے کا دخل بہت زیادہ ہوگیا 'جس کا متیجہ بید لکلا کہ بیچ الخیال اور فقہی بصیرت رکھنے والا طبقہ اپنا دہنی سرما بیدان کا رد کرنے پر صرف کرنے لگا اور اصل مقصد سے پہلی کی اختیار کرتا چلا گیا۔

جہاں ایک طرف تقلید کے خلاف علامدابن تیمید میشد اوران کے شاگردوں نے طویل جدو خجید کی وہیں ان کے بعدان کے پیش روانہی کی تقلید کو حتی تجھنے لگے اوران کے اقوال کی شروحات کرنے میں وقت صرف ان کے محمت قرآن کی تعلید کو حتی تجھنے گئے اوران کے اقوال کی شروحات کرنے میں وقت صرف

فتسطول يرخريد وفروخت حافظ نذيراحد باثمي

موجودہ دور میں فتطول پر خرید وفروخت تمام اسلامی ممالک میں مرقب ہو چکی بے ۔عوام الناس کی اکثریت اشیاءِ ضرورت کی خریداری صرف فشطوں پر ہی کر سکتے ہیں' کیونکہ اس ہوشر با مہنگائی کے دور میں نفذ خریدنا ان کی طاقت واستطاعت ہے باہر ہی ہوتا ہے۔ اس لیے ایسی بیچ کا تھم ازروئے شریعت بیان کرنا ضرورى معلوم ہوتا ہے۔

لیکن اصل مسئلہ کی طرف آنے سے پہلے بیدوضاحت ضروری ہے کہ جہاں تک مطلقاً ادھار پر کسی شے کے بیج اور خرید نے کا تعلق ہے تو قرآن وحدیث کی رو سے بد قطعاً جاتز ہے۔ چنانچہ اگر بائع اور مشتری باہمی رضامندی ہے ثمن کی تاجیلاً ادائیگی پر شغق ہو جائیں 'بشرطیکہ میعاد مقرر ہو' تو اس کے جواز میں کسی کو کلام نہیں۔ چنانچەفقە کى كتابوں ميں صراحت كى گنى ب:

"صح البيع بثمن حالٍ وبثمن مؤجّل اللي اجل معلوم" مزید برآ ل اس کے جواز پر آیت مداینداوررسول الله تلافیز کی وہ احادیث پش کی جائتی ہیں جن میں خود رسول الله مُظَافِظِ کے دوسروں سے ادھار برضرورت کی چیزیں لینے کا داضح بیان ہے۔ چنا نچیتنفق علیہ روایت ہے جس مين أم المؤمنين حفرت عائشه ظافي كابيان ب:

اَنَّ التَّبِيَّ عَلَيْظٍ اشْتَرْى طَعَامًا مِنْ يَهُوُدِيٍّ اللَّي أَجَلٍ وَرَهَنَةً دِرْعًا مِنْ حَدِيْدٍ<sup>(1)</sup> "رسول الشرظ الل الم يبودى ت بح فقد أدهار خريدا تفا اور (اس بح شن ك بد ل ) لو ب كى زره اس کے بال رہن رکھ دی تھی۔''

علاوہ ازیں قرآن مجید میں قرض حسنہ کے متعلق جوتعلیم دی گئی ہے اس سے بھی صراحثّان اُدھار کا جواز ثابت ہوتا ہے جس پرکوئی اضافہ نہ ہو کسی ضرورت مند کواس کی ضرورت کی چیز اُدھار پراُ می قیمت پر دینا جونفلر کی صورت میں ہوؤ قرض حسنہ کی تعریف میں آتا ہے جو بڑے اجروثواب کا حامل ہے۔

فسطوں پرخرید دفر دخت کا مطلب دہ نیچ ہے جس میں بائع مبیح (بیچی جانے دالی شے ) کوای دفت خریدار کے حوالے کر دیتا ہے لیکن خریدار قیمت فی الحال ادا کرنے کے بجائے طے شدہ فتطول کے مطابق ادا کرتا ہے : جاب قیت بازاری قیت کے برابر ہویا کم دہیش کیکن چونکہ عام طور پر قنطوں پر بیج میں طے شدہ قیمت بازاری قیبت کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہے چنانچہ اگرخریداراس شے کونفذ کے بدلے بازار سے خرید ناچا ہے تو مفتررہ 夫 🕹 حکمت قرآن

جولائى تاتمبر 2011 م

قیمت ہے کم قیمت پر بازار بے خرید سکتا ہے کیکن اگرخریدارادھارخرید نا چاہے گا تو بائع اس دفت اس کو بیچنے پر تیار ہوگا جب نفذ کے مقابلے میں اس کوزیادہ قیت وصول ہو۔ اس لیے عام طور پر تسطول کی تیج میں نفذ دیج کے مقابلے میں زیادہ قیمت مقترر کی جاتی ہے۔ سوال بیہ ہے کہ نقد کے مقابلے میں ادھار فروخت کرنے کی صورت میں قیمت میں زیادتی جائز ہے یا نہیں؟اس کے بارے میں قدیم وجد بدفقہاء نے بحثیں کی ہیں۔ چنانچہ علامہ شوکانی'' نیل الا دطار''میں لکھتے ہیں : يحرم بيع الشيء باكثر من سعر يومه لأجل النساء وقد ذهب الى ذلك زين العابدين على بن الحسين والناصر والمنصور بالله والهادوية والامام يحيى وقالت الشافعية والحنفية وزيد بن على والمؤيد بالله والجمهور انه يجوز لعموم الأدلة القاضية بجوازه وهو الظاهر (٢) دو سمی چیز کا اُدھار کی دجہ سے موجودہ قیمت سے زیادہ قیمت پر بیچنا حرام ہے اور بیزین العابدین علی بن الحسين الناصر المعصور باللذ هادوبيه اورامام يجي كامسلك ب-جبك شافعيد حنفيه زيدبن على مؤيد باللدادر جمہورعال ء کے نزد یک بدجائز ہے۔ بدمسلک ظاہر (قوى) بے کونکداس کے جواز بردالت کرنے والے دلائل ميس عموم ب-" مختصر ہیرکہ نفذ کے مقابلے میں ادھار بچ میں قیت زیادہ کرنا جائز ہے بشرطیکہ عاقدین بوقت عقد بچ کے مؤجل پا معجّل ہونے کے بارے میں فیصلہ کر کے کسی ایک شن پر متفق ہوجا ئیں۔ چنا نچہ اگر بائع بیہ کہے کہ نقاد شن کی صورت میں میں مثلاً ہزاررویے اوراد حارشن میں بارہ سورویے میں فروخت کرتا ہوں اور اس کے بعد کسی ایک قيت كوط ي بغير دونون فريق عليحده موجا كين تو جهالت في الشمن كى بنياد يرتيع ناجائز موكى لكين الرمجل عقد ہی میں کسی ایک مثن پر عاقدین کا اتفاق ہوجائے تو پہ دیتے جائز ہوجائے گی۔ چنا نچہ امام تر مذکّ نے سنن التريدي مين 'باب ما جاء في النهى عن بيعتين في بيعة ' محمد بن عمر وُعن الى سلمة عن ابي بريرة الله كاسند – رسول الله كَانْيَتْ كَار ارشا دُنْهَا، دَمَسُوْلُ اللهُ مَنْتَشَلْمُ عَنْ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ " كَ وضاحت مِسْ لَكُحاب: قال ابوعيسي : حديث ابي هريرة حديث حسن صحيح والعمل على هذا عند اهل العلم وقد فسر بعض اهل العلم قالوا بيعتين في بيعة ان يقول : ابيعك هذا الثوب بنقد بعشرة وبنسيئة بعشرين ولا يفارقه على احد البيعين فاذا فارقه على احدهما فلا بأس اذا كانت العقدة على احد منهما(") "ابوعيلى ترندى كہتے ميں كدابو جريره واللظ كى حديث حسن صحيح بداور ابل علم كاس يرعمل بر حجب بعض االى علم فاس حديث كى وضاحت اس طرح كى بكد بيعتين فى بيعة كامطلب بدب كد بالع مشترى ے کیے کہ یہ کیڑا میں آ ب کونفذ میں دس روپے اور ادھار میں میں روپے کا بیتجا ہوں اور پھر کسی ایک صورت پراتفاق کیے بغیر دونوں علیحدہ ہوجاتے ہیں ( توبیہ معاملہ اکثر اہل علم کے نز دیک فاسد ہے کیونکہ ممن دو حالتوں میں متر دورہونے کی بنا پر جھالت فی الشمن کو متلزم ہے جس کی بنا پر بیچ ناجا تز ہے، مگر جولائى تائتم 2011ء المحمت قرآن 64

مذت کے مقابلے میں ثمن کی زیادتی ممانعت کا سب نہیں ) لہٰذا اگر عقد کے دقت ہی کسی ایک حالت کی لعین کر کے جہالت خمن کا فسادد درکر دیا جائے تو گھراس بیچ کے جواز میں شرعاً کوئی قباحت نہیں۔'' ائمہ اربعہ اور جمہور فقیہاء کا مسلک بھی وہی ہے جوامام تر مذی نے بیان فرمایا ہے (\*) اور دلائل سے یہی غد بب راجمعلوم بوتاب - كتاب الاصل المعروف بالمبسوط مين ام محد فرمات بين: اذا باع الرجل بيعًا فقال : هو بالنسيئة بكذا وبالنقد بكذا كذا الى اجل كذا بكذا وكذا فافترقا على هذا فانه لا يجوز بلغنا عن رسول الله من الله عليه انه نهى عن شرطين في بيع قال محمد حدثنا بذلك ابوحنيفة رفعه الى النبى منتقل -"جب اس طرح كوئي تيع كرب كدادهار يراتن قيمت باورنقد يراتن قيمت باايك ماه كي مذت يراس كي قیت یہ ہےاور دوماہ کی مہلت پر قیمت وہ ہےاور پھر کسی ایک صورت کی تعیین کیے بغیر تر ڈد کی حالت میں بائع اور شترى جدا ہوجا میں تو بیدیج ناجا مزب کیونکہ رسول اللد تلاظ نے ایک بچ میں شرطین سے منع فرمایا باور به حديث امام ايوحنيفة في مرفوعاً جميل بيان كي-'' اوركتاب الحجة على اهل المدينة على ام مُدَّف كماب: قال ابوحنيفة في رجل يكون له على رجل مائة دينار الى اجل فاذا حلت قال له الذي عليه الدين: بعني سلعة يكون ثمنها مائة دينار نقدًا بمائة وخمسين الى اجلُ ان هذا جائز لانهما لم يشترطا شيئا ولم يذكرا امرا يفسد به الشراء ..... هكذا يتبايع الناس لانهم اذا اخروا از دادوا ما بأس بهذا (°) "امام ابوصنیفتر نے ایسے محص کے بارے میں فرمایا جس کے سی دوسر صحص کے ذم سود بنارایک مدت متعینہ تک واجب الا دائتھے۔ جب مقررہ مدت ہوئی تو مدیون نے اس ہے کہا کہ بچھےا بن کوئی ایسی چزجس کی نفذ قیت سودینار ہوا یک سو پچاس دینار میں ادھار بچ دیں۔اس معاملے کے بارے میں امام صاحب نے فرمایا کہ بیہ جائز ہے کیونکہ دونوں (بائع اور مشتری) نے کوئی ایسی شرط اور مفسد بیچ وشراءامر کا ذکر نہیں کیا ہے ..... ای طرح (ادھار کی صورت میں قیمت میں اضافد ) لوگوں کا معمول ہے کدادھار کی صورت یں وہ قیت میں اضافہ کرد ہے ہیں اور اس میں کوئی حرج نہیں۔'' علامه سرتهن في لكها ب: اذا عقد العقد على انه الى اجل كذا بكذا وبالنقد بكذا اوقال الى شهر بكذا والى شهرين بكذا فهو فاسد لانه لم يعامله على ثمن معلوم ولنهى النبي أليك عن شرطين في بيع وهذا هو تفسير الشرطين في بيع (٦) ''لینی جب عقداس طرح کیا جائے کہ ادھار پر قیمت اتن اور نقذ پراتن یا ایک مہینے کی مدت پراتن اور دو مینے کی مدت پر آتی تو یہ عقد فاسد ہوگا اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اس معاملہ میں جمن میں جہالت ہے اور اس لي بھی كەرسول اللد ملالي الم في ايج ميں دوشرطوں مے منع فر مايا ب اورشرطين في ايج كا يہى معنى ب (شن جولائى تائمبر 2011ء ا د کمت قرآن 63

مندرجہ بالا دونوں صورتوں میں صفت کا عوض لیتا صحیح نہیں۔ متعدد عبارات فقہ یہ سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ رجوع بالنقصان کے وقت صفت کا عوض وصول کرنا جا تزئیس ہے۔ مزید برآں رسول الله تلالی کا موال ر بو یہ کے بارے میں ارشاد گرا می ہے جو عام اصول ہے: ''جید معا ور دیبھا سواء'' لینی جیرا ور ددی کا مقابلہ برابر لینا ہوگا' جودت کے عوض زیادتی نددے سکتے ہونہ لے سکتے ہو۔ بہترین تھور کے ایک سیر کے بدلے میں معمولی کھور کے دوسیر دینے لینے منع فر مایا' کیونکد اس میں ایک سیر کے بدلے ایک سیر کے بدلے میں صفت جودت کے بدلے میں آجا تا جو کہ ناجا تز ہے 'لین خود بی آپی تلائی نے ایک سیر کے بدلے میں صفت جودت کے بدلے میں آجا تا جو کہ ناجا تز ہے 'لین خود بی آپی تلائی نے ایک سیر کے بدلے ایک سیر آجا تا اور دوسر اسر معرولی گھور کے دوسیر دینے لینے منع فر مایا' کیونکد اس میں ایک سیر کے بدلے ایک سیر آجا تا اور دوسر اسر معرولی گھور کے دوسیر دینے لینے منع فر مایا' کیونکد اس میں ایک سیر کے بدلے ایک سیر آجا تا اور دوسر اسر صفت جودت کے بدلے میں آجا تا جو کہ ناجا تز ہے 'لین خود بی آپیٹی نے ایک حیلہ بتا دیا کہ دود کی تھور کو کم میں یہ اضا فرای وصف مرغوب (جودت) کی وجہ سے ہی ہوا ہے۔ اس حقیقت کا کوئی انکار ٹیں کر سکتا کہ مرغوب شی بیاضا فرای وصف مرغوب (جودت) کی وجہ سے ہی ہوا ہے۔ اس حقیقت کا کوئی انکار ٹیں کر سکتا کہ مرغوب شری یہ اضا فرای دوسی کی معالی میں زیادہ ہوتی ہے۔ ای طرح سیک میں وصف بود کی کوض کا ایک سیراور ایک رو پید بھی ساتھ دیا جائے ' کیونکہ اس صورت میں ہیں دو پی یا پر دوسر اسیر وصف جودت کے کوض ہوگا اور وصف بی کوض کی متا تھ دیا جائے کیونکہ اس صورت میں ہیں دو پید یا پر دوسی ایک میں کر سکتا کہ مرغوس ہوگا اور وصف بی کوض لیا جا تر ٹیں میں میں میں میں میں معاملہ اجل کا جا کر بے خط کون کی کی کی معروف ہوں کی تر دور اور دوسف بی خوض لیا جا تر ٹیں میں میں معاملہ اجل کا ہے کر این کا تو تر کیں کی کی کی ہو کر ہو کی ہوں ہے ان کر میں ایک ہی تر ہوں ہے ہیں دو پر بی کر میں میں کر میں کر کی کی کر کر کی کر ہو ہوں لیا جا تر ٹیں لیک ہی تر دی ہوں ہو دی ہو ہوں کر ہو ہو کر ہو میں کر ہو کر ہو کون کی تو ٹریں کر ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہی ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہوں ہوں ہو ہو ہو ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہو کر ہو ہ کر ہو ہو

ان الاجل لا يقابله الثمن اور ان الثمن يزاد لأجل الاجل بدائيكى اصل عبارت كتاب الصلح يس اس طرح ب: ولو كانت له الف مؤجلة فصالحه على خمس مائة حالة لم يجز لان المعجل خير من المؤجل ..... فيكون بازاء ماحطه عند وذلك اعتياض عن الأجل وهو حرام يعنى كى ككسي پر بزارروپ ادهار بين اوروه مديون سے پائچ سوروپ حالاً پر صلح كر تو بيس جا تزنيس كونك مقبل مؤجل سے بہتر ہوتا جالبذا بزاريس سے پائچ سوروپ (حالاً كى صورت بيں) مؤجل كو مجل كر نے كامعاوضہ م جوكہ ترام ب كيونك اجل كاعوش لينا جا تر بيس ۔ سام ماد من ما تا ما حال ميں اوروه مديون مے بار ميں اوروپ مالاً كى مورت بيں ) مؤجل كو مجل كر نے كامعاوضہ م جوكہ ترام ب كيونك اجل كاعوش لينا جا تر بيس ۔

مندرجہ بالاسلى ميں حرمت كا ايك سبب تويي ہے كد قرض انتہاء مبادلہ ہے اور اجل بحكم صفت كے مقابلے ميں نصف قرض پانچ سورو پے مقروض كوئل رہا ہے جو كد صفت كاعوض ہے۔ اور دوسرا سبب يد ہے كد مقروض كودين مع صفة الاجل ديا گيا تھا اور اب فقد ان صفت اجل كى وجہ سے قرض خواہ پانچ سوميں رجوع كرتا ہے ئلبذا جا تزند موگا ۔ اس طرح فتاوى ھنديد، الباب العاشو 'ج " ص ٧٢ كى عبارت سے بھى بظاہر مسلدز ير بحث كاعدم جواز معلوم ہوتا ہے۔ دہ عبارت اس طرح ہے:

57

جولائى تاتمبر 2011ء

🔫 🖁 حکمت قرآن 🕞

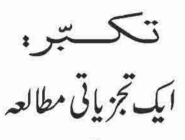
رَجُلٌ باع على انه بالنقد بكذا وبالنسيئة بكذا او الى شهر بكذا والى شهرين بكذا لم يجز كذافي الخلاصة عالمگیر پیرکی مندرجہ بالاعبارت سے معاملہ زیر بحث کا جوعدم جواز معلوم ہوتا ہے وہ اس صورت میں ہے کہ مجلس میں کسی ایک صورت کی تعیین کیے بغیر ہائع اور مشتری علیحدہ ہوجا نمیں تو بیصورت تر دد/جہالت فی اکثمن کی وجد بناجائز ہوگی لیکن اگر مجلس میں طے ہوجائے کہ نفتر لے گایا ادھار تو عدم جواز کی کوئی وجذمیں۔ چنا نچداین البهام في فتح القدريكاب الدوع كاوائل يس لكهاب: تحت قوله (ويجوز البيع بشمن حالي ومؤجل) واما البطلان فيما اذا قال بعتكه بالف حالاً وبالفين الى سنة فلجهالة الثمن (٧) "اس معاملے کا باطل ہونا'جس میں بائع مشتری ہے کہ کہ نفذ میں ہزاراور سال تک دوہزار میں یہ چیز تمہیں بیج دی اس لیے برکمٹن میں جہالت ہے۔' یعنی اس کی وجہ رینہیں کہ بیہ معاملہ ربا النسینہ میں داخل ہے بلکہ اس کی وجہ تر دداجہالت فی الثمن ہے اگر شن ک عیین ہوجائے تو پھرعدم جواز کی کوئی دلیل موجو دنہیں ہے۔ اصل بات بد ب كدرسول الله تلافي ايك أي من دون يا ايك تع من دوش من دوشرطين المان ب منع كرت ہوتے فرمایا تھا: عن ابى هريريرة على قال : "نَهلى رَسُولُ الله عَالَ عَنْ بَيْعَتِين فِي بَيْعَة "(٨) اور عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال قال رسول الله عَلَيْ الله عَد الله عَد الله عَد الله عَد الله عَد الم وَلَا شُرْطَانِ فِي بَيْع وَلَا رِبْحُ مَالَم يُضْمَنُ وَلَا بَيْعُ مَالَيْسَ عِندَكَ)( ٩) قال الترمذي حديث حسن صحيح جبكها بوداؤدن إن الفاظ كے ساتھ قل كى ب: ((مَنْ بَاعَ بَيْحَدِينِ فِي بَيْعَةٍ فَلَهُ أَوْ كَسَهُمَا أَوِ الرِّبَا)) (١٠) ادرابن ماجد في ال حديث كو منظر كرت مو يصرف بدذكركيا ب: ((لَا يَحِلُّ بَيْعُ مَا لَيُسَ عِنْدَكَ وَلَا رِبْحُ مَالَمُ يُضْمَنُ)) (1) حدیث ابی جریره بیشن بیعتین فی بیعة كاتشير مين اختلاف بخ چنانچدام شافع ناس ك دومفهوم بان کے ہں: (1) بائع مشتری سے کم: بعتك بالفين نسيئة وبالف نقدا فايهما شنت أخذت به على ان البيع قد لزم في احدهما وهذا بيع فاسد وباطل لانه ابهام وتعليق (١١) "على في يريز تممين دوبزارادهار من اور ہزار میں نقذ بچی ان دوصورتوں میں جوصورت تم جا ہو قبول کرلؤ بنابریں کہ نیچ ان میں سے ایک صورت میں لازم ہو چکی ہے۔ یہ بیچ فاسداور باطل ہے' کیونکہ ایک تواس میں ابہام اور دوسر نے تعلیق ہے۔'' (٢) دوسرامفہوم ہے: بعتك ذا العبد على ان تبيعنى دارك بكذا " من في بيفلام ال شرط يتم يع جولائى تا تمبر 2011 - 20 کہت قرآن 63

ے ایک عوض معلوم اور معیّن نہیں ٔ اور اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی کیے بعتك احد مناذلی '' میں نے تجھے اب گھروں میں سے ایک گھر پچا''(۱) امام ما لك كامسلك ابن رشد في ان الفاظ بين فقل كياب: اممًا الوجه الثالث وهو ان يقول له : ابيعك هذا الثوب نقدًا بكذا او نسيئةً بكذا فهذا ان كان البيع فيه واجبًا فلا خلاف في انه لا يجوز واما اذا لم يكن البيع لازماً في احدهما فاجازه مالك ومنعه ابوحنيفة والشافعي لانهما افترقا على ثمن غير معلوم وجعله مالك من باب الخيار لانه اذا كان عنده على الخيار لم يتصور فيه ندم يوجب تحويل احد الثمنين في الآخر وهذا عند مالك هو المانع فعلة امتناع هذا الوجه الثالث عند ابي حنيفة والشافعي من جهة جهل الثمن فهو عندهما من بيوع الغرر التي نهى عنها ...... (١٠) ·· تیسری صورت بد ہے کہ میں اتن قیت نقار یا اتن قیمت ادھار کے عوض یہ کیڑ اتمہارے ماتھ بیتیا ہوں ۔ اگراس صورت میں بیچ لازم تشہرتی ہےتو اس کے ناجائز ہونے میں کسی کا اختلاف نہیں اورا گر بیچ لازم نہیں بحقوامام مالك اب جائز اورامام ابوحذيفه اورامام شافعي ممنوع قرارديته بين كيونكه فريقين غير متعين ثمن ير الگ ہوتے اور امام مالک نے اسے باب الخیار میں رکھائے کیونکد اگراسے افتیار حاصل بواس عدامت کا تصور نہیں کیا جاسکتا جواس قیمت کو دوسری قیمت میں تبدیل کرد باورامام مالک کے نز دیک مانع یہی ب - اس طرح اس تیسری صورت کے منوع ہونے کی وجدامام ابو صنيفداورامام شافعی کے بال شن ب نادا تفیت ہےاور یہ جہالت فی الثمن اس تیج کو پیچ غرر میں تبدیل کر دیتی ہے جومنوع ہے۔'' بيع مؤجل اورر باالنسيئه ميں فرق تع مو جل ربيع بالتقسيط اورربا عن اكر جد بظام رتشابد ب كدائع مو جل اور بيع بالتقسيط دونو لي قیت کا اضافہ اجل کے مقابلہ میں نظر آتا ہے کیکن درحقیقت دونوں میں کئی وجوہ ہے فرق ہے۔ (1) الله عزوجل نے حاجت كى بنياد يرتيج كو حلال فرمايا بے: ﴿ وَآحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ ﴾ اور ربايس زيادتى محض مدت کے مقابلے میں ہونے کی وجد ہے جرام ب کیونکہ اجل (مدت) بمنز لدوصف کے بے اور اس کا معا وضہ لینا -417 (۲) ربا (سود) میں زیادتی بہقابلہ اجل اسی جنس سے ہوتی ہے جو مقردض کو ملا ہوتا ہے' مثلاً ایک مَن گندم دے کر مدت معینہ کے بعد ڈیڑ ھٹن گندم لینا' یا ہزار درہم قرض اس شرط پر دینا کہ مدت معینہ کے بعد اس کی واپسی پندر ہ سودرہم کی صورت میں ہوگی \_ جبکہ بیچ مؤجل / بیع بالتقسیط میں محلّ عقد ( مبیچ ) سلعة ( سامان ) کی شکل میں ہوتا ہے جس کی نقذ قیمت ہزارادرادھار پندرہ سوہوتی ہے۔ مدمعا ملہ ربانہیں ہے' کیونکہ مشتر کی کوسامان ملا ہے نہ کدنفذ دراہم۔ دوسرےمشتری نے قیمت پر جواضا فددیا ہے وہ خریدے ہوئے سامان کی جنس سے نہیں ہے۔ اور اس حقیقت ہے کون انکار کر سکتا ہے کہ موجود شے بہقابلہ ادھار شے کے مرغوب فیہ اور ادھار کی قیت نقار کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہے۔ 😹 🕹 حکمت قرآن 🚽 جولائي تا تمبر 2011 -60

ان انثمان پراضافه بالاجل اور بغیر الاجل دونوں صورتوں میں ناجا تز ہے۔ بالاجل تو اس لیے کہ نفو د متعین القدر ہوتے ہیں ان کی قیمت متعین ہوتی ہے ان میں اضافہ نمیں ہوسکتا ، لہذا اضافہ لاکالہ اجل کی طرف منسوب ہوگا جور بالنسید ہے اور از روئے قرآن مجیر حرام ہے کیونکہ اجل کی کوئی قیمت نہیں ہوتی (ان اللمن لا يقابله میں ع من اللمین) ۔ اور بغیر الاجل اس لیے کہ رہا الفضل ہے جواز روئے حدیث حرام ہے۔ (3) تیچ مؤجل میں کوئی شخص بلاشر کت غیر کی عین کا ما لک ہوتا ہے اور جیسا کہ پہلے ذکر کیا جاچکا ہے کہ اعیان مقصود بالذات تو ہوتے ہیں لیکن ان کی قدر و قیمت معین نہیں ہوتی ، بلکہ اس کی قیمت کی میں میں محلف عوال کا رفر ماہوتے ہیں۔ محلف حالات غوال واسب کی بنیا د پر اس کی قیمت محلف ہوتی رہتی ہے ہو شخص اس کی قیمت کا تعین این کی قدر دو قیمت اسل کی قدر دو قیمت معین نہیں ہوتی ، بلکہ اس کی قیمت کی عین میں محلف موال کا رفر ماہوتے ہیں۔ محلف حالات عوال واسب کی بنیا د پر اس کی قیمت محلف ہوتی رہتی ہے ہو شخص اس کی قیمت کا تعین این کی قدر دو قیمت اتی ہی زیادہ ہوتی ہے۔ بعینہ ای طر رہ ما لک عین بھی این میں محلف مثرت دیکی کی بنیا د پر اپنی ملوک مین کی قدر دو قیمت معین نہیں ہوتی ، بلکہ اس کی قیمت کی تعین میں محلف مزد دیک اس عین کی قدر دو قیمت اتی ہی زیادہ ہوتی ہے۔ بعینہ ای طر رہ ما لک عین بھی اپنی ضرورت اور اس میں کی قدر دو قیمت کا تعین این کی قدر دو قیمت مقرر کر کے کی ایک آ فرکوقبول کر تا ہے۔ اس عین کی قدر دو قیمت کا حقیق پیانہ باز اری نرخ نمیں ہوتا جس پر زیا دتی لاز ما اس عین کی قدر دو قیمت پر اضافہ میں کی گی قدر دو قیمت کا حقیق پیانہ باز اری ن خین کی قدر دو قیمت مقرر کر کے کی ایک آ فرکوقبول کر تا ہے۔ اس عین کی قدر دو چتا تو چرین چین کی بنا دور ای بین کی باز ای کی ای میں کی قدر دو قیمت پر اضافہ اجل اور میں کی محلفہ ہو اس میں کی تیں کی قدر دو قیمت مقرر کر کے کی ایک آ فرکوقبول کر تا ہے۔ اس عین کی قدر دو چتا تو چریک ہی جان ہی دی باز ای کی بنا دیں اس کی در دو قیمت ہے اور اس دار اور میا در کے میں کہ میں ہے۔

سودخورا کرکسی کوبطور قرض ایک سمال تک ہزارروپ دے دیتا ہے یا کسی کوکوئی چز ہزارروپ کے بدلے ایک سمال تک ادھاردیتا ہے تو وہ میہ وچتا ہے کہ بدا یک ہزارروپ بھے ایک سمال بعد ملیس کے میں ایک سمال تک انظار کرتارہوں گا' کیوں نہ اس ایک سمال کا معاوضہ مقروض اور مشتری سے لیا جائے اس لیے وہ مقروض اور سکھ کر حکمت قد آن کی کسی سکت بھی ہوتی ہے ہوائی تائم ر 2011 کی کھی خریدارے کہتاہے کہ سال کے بعدتم بچھے ہزار کے بحائے گیارہ سوروبے دوگے تو یہ سورو پے کا اضافداس تاخیر کا معادضہ ہوگا جو کہ مال نہیں ہے اور اگر سال بھر کے بعدادا ٹیگی نہ ہوئی تو الطح سال کے لیے مزید ایک سورویے دیناہوگا۔توبیاضافہ خود دین کی ادائیگی میں مدت بڑھنے کے ساتھ ساتھ ہوتا ہے جتنی مدت گزرتی جاتی ہے اس تناسب ے اصل دّین پراضافہ ہوتا رہتا ہے جبکہ ذیر بحث مسلد بجع موّجل میں بیصورت نہیں بلکہ تا جرایے ذہن میں سوچتا ہے کہ نفذادا نیکی کی صورت میں میں این یہ چیز بازاری قیمت مثلاً سورویے برفروخت کردوں' کیکن بیہ فتخص دوماہ بعد ثمن کی ادائیگی کرے گا تو اس ہے کہتا ہے کہ میں اپنی یہ چیز ایک سودس رویے میں تہمیں فروخت کرتا ہوں ٔ اگرتم دوماہ کی میعاد پر یہ چیز خرید ناچا ہتے ہوتو خریدلواور خریداردوماہ کی میعاد پر وہ خرید لیتا ہے۔ اس معاط کاربات دووجو ہات سے فرق ب: (۱) دَيْن يراضافن بين بلكه شروع بن يحن من اضافه كرديا گيا ہے۔ (٢) مدت بر صنا کے ساتھ ساتھ اس زیادتی میں اضافہ نہیں ہوتا مثلاً اگر کسی دجہ سے خریداردوماہ کے بعدادائیگی نہ کر کا تب بھی بائع کا اس ہے مطالبہ ایک سودس رویے ہی کا ہوتا ہے ایک سویندرہ پالیک سومیں کانہیں ۔ حديث نبوك ((كُلُّ قَوْضِ جَوَّ نَفْعًا فَهُوَ الرَّبَا)) - بحى ناج موجل/ نَيْ بالتقسيط ك ناجا مَز بون يراستدلال نبيس كميا جاسكتا ، كيونكه بيع مؤجل يرقرض كااطلاق غلط ہے۔ عقد مداینه کی تعریف علامه قرطبی نے اپنی تفسیر اور علامه ابن العربی نے اپنی فقیمی تفسیر ''احکام القرآن' میں ان الفاظ میں کی ہے: الدَّين عبارة عن كل معاملة كان احد العوضين فيها نقداً والآخر نسيئةً فان العين عند العرب ماكان حاضرًا واللَّين ما كان غائباً (١٧) ۵٬ دوین اس معاطے کو کہا جاتا ہے جس میں عوضین میں ہے ایک عوض نقد اور دوسر اادھار فی الذمہ ہوئے کیونکہ جوچیز حاضرا درسامنے ہو عرب اس کوعین اور جوغائب ہواس کوڈین کہتے ہیں۔'' اورايوبكر جماص فككماج: ومما يدل على ان القرض لم يدخل فيه ان قوله تعالى "إذا تَدَايَنْتُمُ بِدَيْنِ إلى أَجَلٍ مُّسَمَّى" قد اقتضى عقد المداينة وليس القرض بعقد المداينة ..... فوجب أن يكون القرض خارجًا منه (١٨) · · اوران دلائل میں سے کد قرض اس میں داخل نہیں ہے ایک دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ' اِذَا تَدَايَنَتُهُمْ بِدَيْن ب کیونکہ اس ارشاد کا نقاضا عقد بداینہ ہے اور قرض عقد بداینہ ہیں ...... پس واجب ہے کہ قرض اس בטויהיי قرض کی تعریف کے بارے میں علامہ ظفر احمد عثانی نے حاشیہ ہدا یہ سے صاحب کفاریہ کا قول نقل کرتے يوتيكهاب: اعلم ان القرض مال يقطعه من امواله فيعطيه٬ وما ثبت عليه دينا فليس بقرض٬ والدَّين جولائى تاتمبر 2011ء كا 🔫 🖁 حکمت قرآن 🕞 🗫 62

يشمل كل ما وجب في ذمته بعقد او استهلاك وما صار في ذمته دينا باستقراض فهو اعم من القرض " جان لو کد قرض وہ مال ہوتا ہے جوابینے مال ہے جدا کر کے کوئی کمی کو دیتا ہے اور جو کمی کے ذیتے بطور دَين ثابت ہووہ قرض نہيں \_اور دَين شامل ہوتا ہے ہراس شے کوجو کس عقد يا استبلاك ے ذمتہ پر واجب ہوجاتا ہے یادہ جوقرض لینے ہے ذمے پر ثابت ہوجائے' پس دین اعم ہے قرض ہے۔'' اس طرح انہوں نے قرض کی تعریف میں صاحب مغرب کا قول نقل کرتے ہوئے لکھا ہے: واما قول صاحب المغرب؛ القرض مال يقطعه الرجل من امواله فيعطيه عينا؛ فاما الحق الذى يثبت له دينا فليس بقرض ..... الخ فلا دلالة فيه على ان الدين لا يطلق على القرض بل معناه أن القرض لا يطلق على كل دين (١٩) ''صاحب مغرب کے اس قول'' قرض وہ مال ہوتا ہے جسے کوئی کھنچص اپنے اموال سے جدا کر کے کسی کو دیتا باور جوجق اس کے لیے بطور دین ثابت ہوتا ہے تو وہ قرض نہیں ہے ' پس اس میں اس پر کوئی دلالت نہیں کہ دین کا اطلاق قرض پرنہیں ہوتا بلکہ اس کامعنی یہ ہے کہ ہر دین کوقرض نہیں کہا جاتا۔'' ہمارے زیر بحث مستلہ بیچ مؤجل/بیع بالتقسیط میں قرض سے فائدہ اٹھانے کا کوئی شائبہ ہی نہیں ہے كيونكه انعقاد عقد سے قبل قيت طے كرتے وقت قرض تو كيا ڌين كا تحقق بھی نہيں ہے۔ جب قرض كاتحقق ہی نہيں تو اس ب فائد والثحاف كاكما سوال؟ مزيدر باالنسيد ميں اجل كوبا قاعدہ مستقل مبيح كى حيثيت سے اعتبار كيا جاتا ہے جنانچہ قرض خواہ مقررہ مدت کے خاتمہ پرمقروض کے پاس جا کر کہتا ہے کہ میری مقررہ رقم جو تمہارے ذیتہ ہے وہ ادا کر دور نہ اتن مڈت مزید کے بعد مقررہ رقم پرانتا اضافہ دو گے ..... جبکہ معاملہ زیر بحث میں (یعنی بیچ مؤجّل/بیع بالتقسیط میں) مفر دضه زبادتي معادضه کی حیثیت ہے نہیں ہوتی نہ مقررہ میعاد کی کوئی قیمت مقرر کی جاتی ہے اور نہ عاقدین اس کو میچ کاجزء شلیم کرتے ہیں تا کہ کسی وقت مقررہ قیت میچ اور اجل پرتقتیم ہو سکے۔فقیماءاس زیادتی کے لیے "بعوض الاجل" كى جكمة "لاجل الاجل" كى علت ذكركرت بين چنانچه صاحب بداية "يواد في الثمن لاجل الاجل''اورابن عابدين وابن تجيم ''يذاد في الثمن لاجله'' كي تعبير اختيار كرتے ہيں۔گويا رياالتسينہ ميں زيادتي ''بعوض الاجل''اورادهارئيج بح معامله مين 'لاجل الاجل' ب-والله اعلم! حواثق صحيح البخارى' كتاب البيوع' باب شراء النبي منظة بالنسيئة وصحيح مسلم' كتاب المساقاة' باب الرهن وجوازه في الخضر كالسفر\_ (٢) نيل الاوطار محمد بن على بن محمد الشوكاني ج٥ م ٢٤٩ و ٢٥٠ باب بيعتين في بيعة. سنن الترمذي كتاب البيوع باب ما جاء في النهي عن بيعتين في بيعة باب١٨ - ح ١٢٣١ -(") (٤) الشرح الصغير على اقرب المسالك الي مذهب الامام مالك ابوالبركات احمد بن محمد الدردير ج٣ جولائي تاتمبر 2011ء ک 😽 🕄 حکمت قرآن 🖫 63



حافظ ككرزبير

اللہ تعالیٰ نے انسان کے ظاہر وباطن دونوں کی اصلاح کے لیے شریعتِ اسلامید اور انبیاء در سل کا سلسلہ جاری فرمایا ہے۔ انسانی طبیعت کا بیخاصہ ہے کہ وہ باطن کی نسبت ظاہر پر توجہ زیادہ دیتی ہے اور باطن کی اصلاح کی بجائے ظاہر شریعت پرعمل ہی کو گل دین سجھ لیتی ہے۔ سابقہ مسلمان اقوام مثلاً یہود پر بھی ایک زماندا بیا آیا کہ وہ موسوی شریعت کے ظاہر میں اس قدر الجھے کہ اپنی باطنی اصلاح سے کلی طور پر غافل ہو گئے۔ اس زمانہ میں ان میں تو رات کے بڑے بڑے فقیاء اور علماء تو موجود تھ اور ظاہر شریعت پر عمل بھی خوب ہو رہاتھا کی لیکن منگسر المز اجن تو اضلاح ایک ان ڈر الجھ کہ اپنی باطنی اصلاح سے کلی طور پر غافل ہو گئے۔ اس زمانہ میں ان معشر المز اجن تو اضلاح اعساری نزم دلن خدا خونی کالمیت خشیت نقو کی اور تقترب الی اللہ جیسے اوصاف حسنہ مفقود تھے تو اللہ تعالیٰ نے ان کی باطنی اصلاح اور ترکیہ کے لیے حضرت عیسیٰ علیظ کی کو مبعوث فرمایا۔ حضرت عیسیٰ علیظ کے معاصر انجیل میں موجود خطبات سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے علما نے مبود کو اپن کی اصلاح

خیرالقرون کے بعداً متِ مسلمہ کی اکثریت میں بھی باطن کی اصلاح یا ترکیہ نفس کی نسبت ظاہر شریعت یعنی فقہی مسائل اوران پڑمل کی طرف توجہ زیادہ رہی ہے'جس کی وجہ ہے دین کا بیا ہم گوشہ نظر انداز ہوتا رہا ہے۔ کچھ طبقات نے اگر ہر دور میں اصلاح باطن کی طرف تصوّف کے نام سے توجہ دی بھی تو اس میں اصلاح کے شرعی منیح اور طریقۂ کار کو نظر انداز کیا گیا اور اپنے ذاتی مشاہدات وتج بات کو اصلاح باطن اور ترکیہ کے نبوی طریق کار پرتر خیچ دی گئی۔اصلاح باطن اور ترکیہ نفس کا ایک اہم موضوع رد اکل سے اپنے نفس اور باطن کو پاک کرنا ہے۔رد اکلِ انسانیہ میں سے ایک اہم تر وصف تکبر ہے۔تکبر سے ملتے جلتے کئی ایک رد اکل کی کتاب وسنت میں نشاند ہی کی گئی ہے جو درج ذیل میں: (ا) کبر (۲) غرب (۳) خُتِ جاہ (۳) خُتِ جاہ (۳) خُتِ تفوق (۵) رَیا

تکبتر کامعنی اپنے آپ کوبرا اسمجصنا اور دوسر کو حقیر جانتا ہے۔ کتاب وسنت میں تکبر کرنے والے کے لیے متکبر کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ متکبتر ین کے بارے میں نصوص میں بہت شدید وعید آئی ہے۔ ایک روایت کے الفاظ میں : کالفظ استعال کیا گیا ہے۔ متکبترین کے بارے میں نصوص میں بہت شدید وعید آئی ہے۔ ایک روایت کے الفاظ میں :

(۱) مال کے ذریعے تلبر کرنا 'جو با دشاہوں' تا جروں اور مالداروں میں ہوتا ہے۔ اس صورت میں ایک مالدار محض مال کی وجہ سے اپنے آپ کو بڑا اور دوسروں کو تقیر سجھتا ہے۔ جو مالدار بھی غریب کو تقیر جانے ٰ یعنی اس کے پاس میٹی یا س کے ساتھ کھانے یا اس کے ساتھ چلنے یا اس سے گفتگو کرنے یا اس کے گھر جانے یعنی اس کے محلے میں جانے یا اس کے ساتھ کھانے یا اس کے ساتھ چلنے یا اس سے گفتگو کرنے یا اس کے گھر جانے یا اس کے محلے میں جانے یا اس کے ساتھ کھانے یا اس کے ساتھ چلنے یا اس سے گفتگو کرنے یا اس کے گھر جانے یعنی میں مبتلا ہے۔ عموماً مالداردین دارگھرا نوں میں بھی یہ بات دیکھنے میں آئی ہے کہ دوہ اس تکبر میں مبتلا ہوت ہیں - ایک دینی ادارے میں حفظ کی کلاس سے ایک مالداردی یں ربحان رکھنے والے خاندان نے اپن خیر اس کا بہانہ رہد بنایا جا تا ہے کہ غرباء کے بچوں میں تہذیب نہیں ہوتی 'حالا مراء کے بچ جس قد ر مہتر ہوتے ہیں اس کا جائزہ انگلش میڈ یم سکول کے بچوں کی چال چلی کی ان کی رپورٹ سے بخوبی لگا یا جاسکتا ہے۔ اصل میں یہ تکبر ہے جس کی وجہ سے امراء اپنے بچوں کی چال چان کی ای کی رپورٹ سے بخوبی لگا یا جاسکتا ہے۔ اصل میں یہ تکبر ہے جس کی وجہ سے امراء اپنے بچوں کی چال چلین کی رپورٹ سے بخوبی لگا یا حاسکتا ہے۔ اصل میں یہ تکبر ہے جس کی وجہ سے امراء اپنے بچوں کی جو کی خالا تھی ہے ہیں ہوتی ن مالا تکہ امراء کے بچ جاسکتا ہے۔ اصل میں یہ تکبر ہے جس کی وجہ سے امراء اپنے بچوں کی چال چلین کی رپورٹ سے بخوبی لگا یا جاسکتا ہے۔ اصل میں یہ تکبر ہے جس کی وجہ سے امراء اپنے بچوں کی جال کو این کی ای کی بھی ہو ہی ای کے بچوں کے ماتھ پڑھانے میں جا ہے جس تی وجہ سے امراء اپنے بچوں کی جارہ ہیں یا غرباء کے بچوں کے ماتھ پڑھانے میں جا ہے جسوس کرتے ہیں درنہ بچاتو سطی خلی ہے بھی ہو یا میرکا ' جن ہو ہو ہوں خلی ماحل کی نے بڑ ہے اس کی تر بیت ہو جاتی ہے اور جس کی ہیں در جو تو جل کی ہوں ہوں کی جن ہو ہوں کی اس کی ہوں ج

جب كوئى برا خطيب يامشہور واعظ دوسر \_ خطباء وواعظين پر يدتيمره كر \_ كدانيس تو منبر پر كمر ا مونا بى نبيس آتا يا انبيس تو پتا ہى نبيس تقرير كي كرتے ميں؟ يا فلاں خطيب تو بس جعد ثالنے كى كوشش كرتے ميں وغير ذلك تو يدخطيب اور واعظ بھى بلا شبہ تكبر كے مرض ميں مبتلا مو چكا ہے \_ بعض اوقات متبعين اور متاثرين بھى اس تكبتر ميں مبتلا موتے بيں مثلا كى جماعت ياتح يك سے وابسة كاركنان اپنى جماعت ياتح يك كے ممبران كى كثرت پر اتراتے نظر آتے بيں يا علاء شيوخ 'اسا تذه صوفياء اور مرتبين كے بيروكاراپ عالم پير شخ مرتى اور استاذكو دوسر \_ علاء صوفياء شيوخ 'اسا تذه صوفياء اور مرتبين كے ميں آسان پر چڑھانے ميں مصروف نظر آتے بيں ينظر عامة شيوخ 'اسا تذه صوفياء اور مرتبين كے ميں آسان پر چڑھانے ميں مصروف نظر آتے ہيں - بنظر عائز جائزہ ليا جائے تو يد حضرات اپنے شخ استاذ پيريا مرتى كو دوسروں سے بالاتر قرار ديتے ہو كر داخل مي قابت كرنا چاہ دوسر کے مقابلے استاذ پيريا مرتى كو دوسروں سے بالاتر قرار ديت ہو جو دراصل ميرقابت كرنا چاہ دوسر کہ محد

(٣) این علم پرتکبر کرنا' جیسا که بعض علاء میں بدمرض پایا جاتا ہے۔ اس صورت میں ایک عالم دین اپنے علاوہ علاءكواب ي صحفير سجحتا ب اوراب آب كوبراجانتا ب بعض شيوخ الحديث مفتيان كرام كبارعلاء اور محققین کوآپ دیکھیں گے کہ سائلین کے ساتھ بیٹھنا اپنے وقار کے منافی سبجھتے ہیں یا طالبانِ دین اور نوجوان علاء نے ساتھ علمی بتادلہ خیال میں عارمحسوس کرتے ہیں پاکسی بدومخلص سائل کی رہنمائی کواپنے وقت كاضياع تجصة بين بادوسر علماء كے دلائل يراس ليے توجنہيں ديت ياان كى تحقيقات سے استفادہ نہیں کرتے کہ وہ علم میں ان کواپنے ہے کم ترشیحے ہیں۔امر دافتہ بیہ ہے کہ علمی تکبر کے اس دریا میں فقہی مسالک و مذاجب کے تبعین کی اکثریت سرتا یا غرق ہے۔ ایک مسلک کے نمائندہ علاء دوسرے مسالک و مذاہب کے علماء کو حقیر جانتے ہیں اورانتہائی اخلاص ہے پی تکبرا بنے دل میں یالتے رہتے ہیں کہ علمی اعتبار ے اس جہاں میں جارا کوئی ثانی نہیں ہے۔ ہمیں یہ کہنے میں کوئی عار نہیں ہے کہ اگر کسی بڑے عالم وین شخ الحديث بإمفتی صاحب کو مذہبی جلسہ وتقریب کے دوران شیج پر جگہ نیہ ملے اور دہ عوام الناس کے ساتھ ينچ فرش پر بیٹھنے میں حجاب محسوس کریں تو بیر عالم دین شیخ الحدیث اور مفتی صاحب علمی تکبر میں مبتلا ہو چکے ہیں۔ای طرح اگر کسی عالم دین یا شخ الحدیث یامفتی صاحب کومخاطب کرتے وقت القابات کا لحاظ نہ کیا جائے اور براہ راست ان کا نام لے لیاجائے اور وہ اس کو براجا نیں تو بلاشبہ سید بھی تکبر ہی کی ایک قشم ہے۔ اس بحث م مقصود کلام ہے ہے کہ ہمارے ذہنوں میں عام طور پر تکبر کی بیصور تیں نہیں ہوتی ہیں۔ ہم میں ے ہر مخص کواپنے ہر ہرفعل اور عمل کا تحاسبہ اور تجزیہ کرتے رہنا جا ہے کہ میرا پیمل کہیں میری باطنی نشو دنما یا تزکیہ میں رکا دٹ تونہیں بن رہاہے۔ تکبتر کے درجات بعض اہل علم نے تکبر کے تین درجات بیان کیے ہیں: (1) دل میں آین بردائی ہواور ظاہر میں تواضع واعساری - تکبر کا بددرجہ انتہائی خطرنا ک بے اور اس کا تجز بدکرنا جولائى تاتمبر 2011 - 20 🔫 🖁 حکمت قرآن 63

مجھاین رحمت سے نوازا ہے۔ (۳) اس کمال کے اللہ کی طرف سے عطا کیے جانے کے بعد اس کی بقامیرے اختیار اور بس میں نہیں ہے اور کسی بھی وقت اللہ سبحانہ وتعالیٰ اسے سل کر کیلتے ہی۔ (٣) اگر چہ دوس شخص میں بیکمال فی الحال نہیں ہے لیکن ممکن ہے مستقبل قریب یا بعید میں اسے بیکمال مجھ سے بھی زائد درجہ میں حاصل ہوجائے۔ (۵) اس کابھی غالب امکان ہے کہ دوسر مختص میں کچھا سے کمالات ہوں جو میری نظر سے تحق ہوں اوران کی بناپراس کار تبداللہ سبحانہ وتعالیٰ کے پاں جھ سے زائد ہو۔ عملی علاج جمبر کاعملی اور بہترین علاج ہے کہ انسان جس کوائے نفس سے چھوٹا سمجے اس کے ساتھ بیٹھ کھاتے بیخ گفتگوکر بے دویتی کرنے اس کا احترام کرنے اس کے بارے میں تحسین کے کلمات کیے اور اس کے ساتھ حن سلوک سے پیش آئے ۔ مثلاً ایک امیرا پنے تکبر کوغرباء میں بیٹھ کراورا یک عالم دین اپنے تکبر کوطلبہ میں بيدكر دوركرسكتاب-ہ یہ بھی داضح رہے کہ اہل علم نے اس طرف توجہ دلائی ہے کہ شریعت میں ازالہ نہیں بلکہ امالہ ہے یعنی معصیت کا مادہ ہی انسان ہے ختم ہو جائے تو بدشریعت کا مطالبہ نہیں ہے بلکہ شریعت کا مطالبہ بد ہے کہ انسان معصیت کے نقاضوں برعمل نہ کرے اور ان کو کنٹر دل کرے۔ پس تکبر کا مادہ ختم کرنامقصود نہیں ہے بلکہ تکبر کے تقاضول يرعمل ندكرنا اوراس بيماري كاعلاج كرنامقصو دشرع ب-تكبتر سےمتعلقہ بعض دوسری اصطلاحات مضمون کے شروع میں ہم نے تکبر سے متعلق بعض دوسری اصطلاحات کا تذکرہ کیا تھا'ان کا ایک مخضرتعارف ہم ذیل میں پیش کرر ہے ہیں تا کہ تکبر کے علاوہ ان باطنی بیاریوں کی پیچان بھی سالکین کے لیے آ ران ہو۔ عَجُب :اس سے مراداینے کو برا سجھنا ہے۔اس میں دوسری قید شامل نہیں ہے یعنی دوسرے کو حقیر سجھنا۔اے خود مینی یا خود پسندی کا نام بھی دیا جاتا ہے <sup>ا</sup>یعنی اینے نفس کوہی دیکھتے رہنا یا اپنے نفس ہی کے عشق میں مبتلا ہو جانا۔ قرآن میں خود پیند کے لیے مختال کالفظ استعال کیا گیا ہے۔ خت جاہ: اپنے آپ کودل ہی دل میں بڑا تجھنا اور اس کی کوشش بھی کرنا کہ دوسر یے بھی جھے بڑا تسمجھیں۔ حُبِّ تفوّق: دوسروں پر غالب آنے کی شدید خواہش رکھنا اور اس برعمل کرنا حب تفوق کہلاتا ہے۔مشہور فلسفی 'ایڈرز' نے' urge to dominate' کے نام سے اس بارے میں ایک پورافل فد متعارف کروایا ہے۔ ريابسي ديني عمل كولوكوں كى نظرميں برا بننے كا ذريعہ بنانا ريا كارى كہلا تا ہے۔ تكبتر سے متعلق ان اصطلاحات ميں ہرايك مستقل مضمون كى متقاضى ہے۔اللہ تعالى سے دُعا ہے كہ وہ ہم سب کواس موذی مرض سے بیچنے اورلگ جانے کی صورت میں اس کا علاج کرنے کی توفیق عطافر مائے۔ آمین ! \*\* جولائي تائتبر 2011ء 😪 🖁 حکمت قرآن 🖥 70

ماں اور بیٹے کی محبت نفسیاتی ہے؟ مولا ناعصمت الله 🖈

فرائد اورديگر ماہرين نفيات کی اکثریت کہتی ہے کہ والدين کی محبت اولا د کے ساتھ يکسان نہيں ہے ای طرح اولا د کی طرف ہے بھی فرق موجود ہے۔ چنانچیان میں سے ہرا يک جن مخالف سے زيادہ محبت کرتے ہیں اور اس کا محرک جن ہوتا ہے۔ ان افکار سے متاثر لوگوں کی طرف سے چوتک اس کا اظہار عام مجالس میں گئی دفعہ طرح میں آیا ہے اس ليے دل کی عدم رغبت کے باوجود اس پر اپنے خيال کا اظہار ضروری معلوم ہوتا ہے کيونکہ يہ نظر يہ لوگوں میں تیزی سے پہل رہا ہے سليم الفطرت انسان سے يوتو قع اگر چہ ندہونے کے برابر ہے کہ دہ ان باتوں کو قبول کر لے گا'ليکن جب تک مذکورہ نظر يہ کی ملطی دائل سے ثابت ند ہو جاتے اس وقت تک سکون واطعينان خين مات ہوں تي جي لرا ہا ہے سليم الفطرت انسان سے يوتو قع اگر چہ ندہونے کے برابر ہے کہ دوہ ان باتوں خين مات ہوں تي جن کہ مندرجہ ذيل گز ارشات اس نظر يہ کورد کرنے ميں مفيد ثابت ہو جا ميں ۔ موضوع کوشر ورع خين مات ہوں تي جب تک مذکورہ نظرير کی غلطی دائل سے ثابت نہ ہو جاتے اس وقت تک سکون واطعينان کرنے سے پہلے قر آن کر یم کی آیت اور حضور تکا پي تو کو کہ تشریح ضروری معلوم ہوتی ہے کيونکہ اس سے اصل موضوع سی تي کہ مندرجہ ذيل گز ارشات اس نظر پيکورد کرنے ميں مفيد ثابت ہو جا کيں ۔ موضوع کوشر و کی کرنے سے پہلے قر آن کر یم کی آیت اور حضور تکا پي تو کھيں تو کہ تک تر موری معلوم ہوتی ہے کيونکہ اس سے اصل موضوع سی محمد ہو تی ہو گا تک ارشات اس نظر پيکورد کر فی مقدری ضروری معلوم ہوتی ہے کيونکہ اس سے جن چيز کو جس مقصد کے ليے پيدا کيا ہے ای کا تحک محم حکمت کی طرف اشارہ ہے اور دو ہو کہ پر دور گا رئے تو نواد ہو توں تکی میں میں میں ایک تو ہے میں ایک تعلیم محمد کی طرف اشارہ ہے اور دی کی پر دو ہو توں کی تو ای اند مور پر کو جس مقصد کے لیے پيدا کيا ہے ای کا تعلی ہوں سے کم اور ہو ہو توں کی گرا زیادہ ہو اند کی اور نو

عورت کی تخلیق کا بنیادی مقصد نسلِ انسانی کی افزائش ہے۔ چنانچ اولا دکی خواہش اس میں بدرجہ اتم موجود ہے۔ اس کی گہرائی اور اس سے اس کی مغلوبیت کا اندازہ اس سے لگا ئیں کہ مرد کے مقابلے میں انتہائی کمز در ہونے کے باوجو ڈاپنے خاندان سے محبت اور اس میں امن وسکون سے رہنے اور ہر ضرورت فراہم ہونے کے باوجو ڈایک اجنبی اور انجان خاندان میں جانے کے لیے نہ صرف خوشی سے تیار ہوتی ہے بلکہ اللہ تعالی سے اپنی جلد شادی کی دعا ئیں بھی مانگتی ہے۔ بہت ساری عورتیں جو دولت مند ہیں خدمت کے لیے بہت نو کر چا کر ان کے پاس ہوتے ہیں کچر میں دی کر لیتی ہیں۔ اس کی اس خواہش کی شدت کا اندازہ اس سے بھی لگایا جا سکتا ہے ہی اسٹنٹ پروفیسر اسلامیات 'کور نمنٹ ڈ کری کالج کوئی

جولانى تا تمر 2011 م



🔫 🖁 حکمت قرآن

كدايك بچهكو پيٹ ميں ليے تحوين اوراب جننے اور پالنے ميں كتنى غير معمولى تكاليف برداشت كرنى يردتى بين لیکن ان سب کے لیے تیار ہوجاتی ہے۔اور ظاہر ہے کہ ایک چیز کے ساتھ اتنا سخت لگاؤاس سے چاہت کے جذبه کی شدت کی وجہ ہے بی پیدا ہوتا ہے۔ نسل انسانی کی افزائش کے سلسلے میں سب سے پہلے عورت کوا یک شوہر کی ضرورت ہے اور اس ضرورت کا احساس بھی بہت شدید ہے جس کا اندازہ اس سے لگائیں کہ اپنے شوہر کوخوش رکھنے کے لیے عورت اپنی آزادی قربان کر لیتی ہے اور اس قربانی کے لیے یوری زندگی میں تیار رہتی ہے۔ اس قربانی کوشوہر کی محبت نے ممکن بنایا اوراس محبت كويوى كول من اللدف بيداكيا ب- چنانچدارشادر بانى ب: (٢١: وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَّرَحْمَةً \*) (الروم: ٢١) "اورأس نے تمہارے (میاں ہوی کے ) درمیان محبت اور رحت پیدا کی ہے۔" مطلب بد کہ جوانی کے زمانے میں محبت کرتے ہیں بڑھانے میں ایک دوسرے پر رحم کرتے ہیں ۔غزوہ اُحد کی طرف سے لوگ آ رہے تھا کی عورت معلومات کے لیے سامنے آئی تو ایک آ دمی نے اس سے کہا آ ب کا بھائی شہید ہو گیا'وہ خاموش رہی۔ دوسر ے گروہ میں ایک آ دمی نے ان سے کہا آ پ کے والد شہید ہو گئے۔ اس یر بھی وہ خاموش رہی۔ تیسر ے گروہ میں سے ایک نے کہا آپ کا بیٹا شہید ہو گیا' پھر بھی خاموش رہی۔ چو تھے آ دمی نے جب ان ہے کہا کہ آپ کا شو ہر بھی شہید ہو گیا ہے تو وہ چھوٹ چھوٹ کررونے لگی۔ جب حضور ظائیتی کو يد معلوم ہوا تو آب مَكَافَقُ فَرمايا: ''عورت كوسب سے زيادہ محبت اين شوہر سے ہوتى ہے''۔ اس كے بعد نسلى افزائش كاتعلق جس چیز ہے ہے وہ ہے اولا د- اس سے حورت كى محبت توسب كومعلوم ہے اور مثاليس بھى اسى سے دى جاتى ہيں \_ حضورتَ الله الم اي طرح ايك مثال ديتے ہوتے فرمايا كه اللہ تعالى اينے بندوں پر ماں سے ستر گنازیادہ مہربان اور رحیم ہے۔ یا در ہے کہ عورت شوہر ہے محبت کرتی ہے اولا دیر رحم اور شفقت۔ اصل بات ہیہے کہ مذکورہ بالامقصد یعنی نسلی افزائش ایک ایسی ذمتہ داری ہے جس کی پیمیل عقل کے ذریعہ نامکن ہے بیصرف اس وقت حاصل کی جائلتی ہے جب مطلوبہ جذبات عقل پر غالب رہیں۔ دوسر ی طرف بیجھی نامکن ہے کہ بیرجذبات صرف مقاصدتک محدود ہول ٗ بلکہ اپنے اثرات دوسرے مقامات پر بھی دکھاتے ہیں اور وہاں بھی بیجذبات عقل برغالب ہو سکتے ہیں۔ یہی دجہ ہے کہ دکھ کے موقع برغم کے اظہارا در سکھ کے موقع برخوشی کے اظہار میں مرد کے مقابلے میں عورت کی گنا آ کے ہوتی ہے۔ رسول اکرم تظاہیم نے ای بنا برعورت کو ناقص العقل قرارد پائے یعنی اس کی محبت شفقت اور رحمت کے جذبات اس کی عقل پر غالب آ جاتے ہیں اور اسی فرط جذبات کی دجہ ہے مکن ہے گواہی دیتے وقت جذبات سے مغلوب ہو کر کوتا ہی کرے۔مثلاً ایک انسان اس کی گواہی ہے بھانسی چڑ ھسکتا ہے اس لیے اس کواس پر رحم آیا اور گواہی بدل دی یا مظلوم ہے کوئی جذباتی لگا ذہب اس لیے ملزم کے خلاف گواہی بدل دی تا کہ اسے سزا ہوجائے۔اسی بنا پر قرآن نے شرط رکھی کہ بیا گواہی تب معتبر ہے جب دوسری خاتون بھی اس طرح گواہی دے۔مشرقی جرمنی سے جاسوی کے لیے مغربی جرمنی میں خوبصورت نوجوانوں کو بھیجا جاتا تھا۔مغربی جرمنی کی خواتین' جو سرکاری تحکموں میں کام کرتی تھیں' وہ ان سے جولائى تاتمبر 2011ء كال 🔫 🖁 حکمت قرآن 🕞 12

# 

اس کے بارے میں اس طرح ہے اور نہ ہی وہ بیٹی کی طرح بے بس ہے۔ تيسرى دجد بد ہے كہ بيٹے كى ذيمہ دارى بيٹى كى ذيمہ داريوں سے بالكل مختلف ہے۔ مستقبل ميں بيٹے نے کاروبار سنجالنا ہے اور گھر کا نظام چلانا ہے اس لیے اس کی تربیت والد کے ذمہ ہے کیونکہ ان کا موں کے لیے والدہی کی تربیت بنیادی اہمیت رکھتی ہے۔ دوسری طرف بیٹے کے لیے باہر کی دنیامیں دیگر دلچسیاں بہت زیادہ ہیں اور چونکہ ان میں منفی سرگرمیاں زیادہ ہیں جو بیٹے کے متقلبل کے تاریک بننے کے اسباب بن سکتی ہیں اس وجہ ے اس کی تربیت بہت مشکل ہوجاتی ہے۔ چنانچہ ذمتہ دارا ور حتاس والد جب بیٹے کو منفی مر گرمیوں سے منع کرتا باور شبت سمت میں لانے کی کوشش کرتا ہے تو اس کے نتیجہ میں باب اور بیٹے کے درمیان گلراؤ آ جاتا ہے اور ای وجہ سے ہرایک کے دل میں دوسرے کے خلاف شکایات پیدا ہو جاتی ہیں۔اوریہی وہ چیز ہے جو باپ اور یٹے میں دوری پیدا کرتی بے جبکہ بٹی کی تربیت اس طرح نہیں ہوتی ہے اس لیے باب اور بٹی میں گلے شکوے بہت کم ہوتے ہیں الہٰذاان میں اسی تناسب ہے دوری بھی کم ہوتی ہےاوران میں فطری محبت برقرارر ہتی ہے۔ ینے کی محبت متاثر ہے اور بیٹی کی غیر متاثر اور جب ان کا موازنہ کیا جائے تو بیٹی ہے محبت زیادہ معلوم ہوتی ہے۔ یا در ب که محبت کی مختلف اقسام بین مثلاً میاں بیوی کی محبت والدین اورا ولا دکی محبت استاد شاگر دکی محبت بحشن اور ممنون کی محبت دوست اور دوست کی محبت 'پیراور مرید کی محبت 'سب ایک دوسرے سے مختلف ہیں' لہٰذا باب جولائى تا تمبر 2011 - كال کہت قرآن 🕞 13

# اور بیٹی کے درمیان رحم شفقت اور مہر بانی کے تعلق کوہم نے محبت سے تعبیر کیا ہے۔ بیٹی والد کا احترام کیوں کرتی ہے؟ آپ نے بھی فور کیا ہے کہ شریعت نے محرم رشتہ دار کے ساتھ نکاح کیوں حرام قرار دیا ہے؟ عقلی لحاظ سے دیکھیں تو بدیمانعت ایک مسئلہ ہے۔ اس لیے کہ بچیوں کی شادی کے بارے میں والدین کی اکثریت بہت فکر مند ہے اوران کی طرف سے اخبارات وجرائد میں ''ضرورت رشتہ'' کے اشتہارات بھی شائع کرائے جاتے ہیں۔ لیکن اشتہارے ذریعے اگران کورشتہ ملتا بھی ہے تو پریشانی پھر بھی ختم نہیں ہوجاتی' کیونکہ وہ اجنبی ہوتا ہے'جس کے اخلاق معلوم نہیں ' کردار معلوم نہیں۔ اس لیے بہت بڑا خطرہ مول لیتے ہوئے بٹی ان کے حوالے کرتے ہیں۔ جبکہ اس لڑکی کے گھر میں خوبصورت با کردار بھائی بچا کا موں یا کوئی اور رشتہ دارموجود ہوتا ہے بلکہ وہ خود بھی مناسب لڑکی کی تلاش میں ہوتا ہے۔ غورطلب بات سے کداس مسلد کے طل پرشریعت نے کیوں پابندی عائد کررکھی ہے؟ جواب ہیہے کہ اس حرمت میں متعدد حکمتیں اور مسلحتیں موجود ہیں'جن میں سے چندایک آج کی سائنس نے بھی ثابت کی ہیں۔ مثلاً ایسے رشتوں سے موروثی بیاریاں اولا دیمی منتقل ہوجاتی ہیں۔لیکن میں صرف ایک حکمت اور مسلحت بیان کرتا ہوں جو ہمارے موضوع ہے مناسبت رکھتی ہے اور وہ یہ ہے کہ میاں بیوی کے درمیان اختلاف پیدا ہوسکتا ہے اور اس کے امکانات بہت زیادہ ہیں۔اس صورت میں شوہر چونکہ طاقتور ہے اس لیے اپناحق زبردی وصول کر سکتا ہے کیکن بیوی اپناحق س طرح وصول کرے ایسے موقع برلا کی کے رشتہ دارآ کراس کوظلم ہے بچانے کی کوشش کرتے ہیں اور اس کے حقوق دلوانے کے لیے دباؤڈ التے ہیں۔اب فرض کریں شوہر خاتون کا بھائی ہےاوران میں اختلاف پیدا ہوا تو اس صورت میں خاتون کو حق کون دلوائے گا؟ اس قتم کی صورتحال سے بیچنے کے لیے شریعت نے محرم سے نکاح حرام قرار دیا ہے۔ اس کے بعد یہ بھی ذہن میں رب کد ہوی کے رشتہ داروں میں سب سے پہلے اس کے دفاع اور حقوق دلوانے کے لیے والد میدان میں آتا بر باقی رشتہ دار والد کے کہنے پر سامنے آتے ہیں۔ بٹی کو بیر سب معلوم ب اور ہوسکتا ہے کہ اس کے مشاہدہ میں مجمی آیا ہو بلکہ یہ بھی مکن ہے کہ گھر میں بھائی نے بہن کی حق تلفی کی ہواور والدنے بیٹی کا ساتھ دیتے ہوئے بھائی کومنع کیا ہو۔ان ساری باتوں کو مدنظرر کھتے ہوئے بیٹی باپ کی عزت کرتی ہے۔

دوسرى وجد بيب كد گھرين بيٹى كى ضروريات كى فراہمى ميں بھائيوں كے مقابلے ميں والدزيادہ دليج بى ليتا ب - ليكن سب سے بڑى بات بيب كه بيٹى كے مستقبل كا فيصلہ بھى اكثر باپ كے ہاتھ ميں ہوتا ب يعنى بيٹى كى شادى كا اختيار والدك پاس ہوتا ہے اور والد كا اخلاص اس سلسلے ميں بہت اہم كردارا داكرتا ہے۔ چنا نچہ بھى بھى والدلا يلح كا شكار ہوكر بيٹى كى زندگى متاثر كرتا ہے۔ بيہ بات بيٹى كو معلوم ہے اس ليے وہ والد كے احترام دغيرہ سے اس كى دلجوئى كى كوشش كرتى ہے۔

تیری وجدوہ ہے جو والد کی شفقت کے سلسلے میں نتیر \_ نمبر پر درج کی ہے۔ یعنی بیٹی کی تربیت بیٹے ک طرح نہیں یعنی کاروباری ذہد داریوں کی بجائے اسے خاندانی ذمہ داریوں کے لیے تیار کیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ بیٹی کی منفی سر گرمیاں بیٹے کی منفی سر گرمیوں سے مختلف میں البذااس کی تربیت اور سر گرمیوں پر نظر رکھناماں کی ذہر داری بنتی ہے۔ باپ بیٹی سے نہیں کہ سکتا کہ الحونما زیڑھو کیونکہ ہو سکتا ہے کہ وہ اس لیے نما زمبیں پڑھتی کہ پاک نہیں ہے اور اس بات کاعلم باپ کونہیں ماں کو ہوتا ہے۔ ان وجو ہات کی بنا پر بیٹی اور باپ کے در میان اختلاف کم ہوتا ہے نینجناً گل شکو بھی نہیں ہوتے۔ ایس صورت میں والد کی طرف سے شفقت اور معلوم ہوتا ہے۔

چوتھی وجہ سے جہ کہ شروع میں ہم نے بتایا تھا کہ عورت میں جذبات شدید ہوتے ہیں اور اکثر عقل پر غالب آجاتے ہیں اس لیے مرد کے مقابلے میں عورت جذبات کے میدان میں ہمیشہ آگے ہوتی ہے ، جس کی وجہ سے شریعت نے اس کی گواہی کو معتبر بنانے کے لیے دوسری عورت کی گواہی ضروری قرار دی تھی ۔ یہی فطری خصوصیت اس کا سبب بن جاتی ہے کہ دالد کے عزت واحتر ام میں بیٹی بیٹے سے آگے تکل جاتی ہے۔ مال بیٹے کے ساتھ کیوں زیا دہ محبت کرتی ہے؟

یہ بات یقینی نہیں کہ ہر ماں بیٹے سے بیٹی کے مقابلے میں زیادہ محبت کرتی ہے۔ کافی تعداد ماؤں کی ہمارے علم میں ہے جو بیٹے کی محنت مزدوری کی بچت بیٹیوں پرخرچ کرتی ہیں' یہاں تک کہ دوسرے بہانوں ہے بیٹوں سے رقم لے کر بیٹیوں پرخرچ کرتی ہیں۔ بٹی کی شادی کے بعداس کے سسرال دالوں کی اتنی خدمت کرتی ادر خیال رکھتی ہیں کہ انسان حیران ہو جاتا ہے اور بیسب اس لیے تا کہ وہ میری بیٹی کو دکھ نہ دیں۔ ہاں بیجی حقيقت ب كدايي ما تين بھى ہيں جو بيٹے كوزيا دہ ترجيح ديت ہيں۔ اس كى وجہ ماديت كاغلبہ ہوتا ب يعنى بدا حساس کہ بیٹا خاندان کے ہرمستلہ کے طل میں کرداراداکرتا ہے۔ اس کردار کا تعلق خاندان کے دفاع سے بھی ہوسکتا ہے اور معاش ہے بھی۔اس کے علاوہ ماں اولا دکی جتنی مختاج ہوتی ہے باب اتنانہیں ہوتا۔ کیونکہ باب کاروبار بھی کرتا ہےاور جائیداد بھی اکثر اس کے نام پر ہوتی ہے جبکہ مال کے پاس ایسے ذرائع بہت کم ہوتے ہیں۔اس لیے ماں کا انحصار بیٹے پر زیادہ ہوتا ہے جبکہ بیٹی ہے اس قتم کی توقعات بہت کم وابستہ ہوتی ہیں۔ انہی مادی مفادات کی وابستگی کی وجہ سے اکثر خواتین بٹی سے بہوکوزیا دہ اہمیت دیتی ہیں کیونکہ بہوآ کر اس کا گھر آباد کرتی ہے جبکہ بیٹی جا کر دوسروں کا گھر آباد کرتی ہے۔ اس سلسلے میں پشتو زبان کا ایک بہت مشہور محاورہ ہے ' لو د پردى دە نرور كير دى دە" يىنى بىڭى بىكاند بود بيوخىمد ب- اب جن خواتين كى نظرول يى بيو بى . بنی ے زیادہ اہمیت رکھتی ہوان کی نظروں میں بیٹا بطریق اولی پسند بدہ ہوگا۔ خاص طور پر بڑا بیٹا تو اور بھی ماں کی شفقت اورمہر پانی کا مرکز بنار ہتا ہے' کیونکہ باپ کے بعد سب سے زیادہ ذمہ داری ای پر آتی ہے۔ بڑے بیٹے کی اسی حیثیت کو مذنظر رکھتے ہوئے رسول اللد تکا لیک نے فرمایا ہے کہ بڑے بھائی کاحق دوسرے بھا تیوں پراتنا ہے جتنا والد کاحق اولا دیر۔ دوسری وجہ بیر ہے کہ بیٹی کی تربیت کا تعلق باپ کے مقابلے میں ماں سے زیادہ ہوتا بُ كيونكدامورخاندداري مان سحصاتي بجبكه بيني اس مين ستى ياغلطي كرتي رہتى ہے۔ نيتجاً ماں بيني ميں اختلاف جولائى تا تمبر 2011 -13 المحمت قرآن پیدا ہوتا ہے محرار ہوتی ہے اور وہی صورت حال یہاں بھی پیدا ہوجاتی ہے جو باپ اور بیٹے کے درمیان پیدا ہوتی ہے۔اور یہ چیز ماں اور بیٹی میں محبت شفقت اور عزت داختر ام میں بظاہر کی کا باعث بنتی ہے۔اسی طرح بیٹی کی منفی سرگرمیاں ماں کے علم میں آجاتی ہیں اور یہ بھی تعلقات میں سردمہری کا سبب بن جاتی ہیں۔جبکہ ماں اور بیٹے میں اس طرح کے تعلقات کو متاثر کرنے والے عوامل نہ ہونے کے برابر ہیں۔

تیرى دجہ مد ہے كہ مال اور باپ كے درميان وہى اختلاف پيدا ہوجاتا ہے جو باپ اور بيٹے كے درميان ہوتا ہے لينى مال كوئى كام كرنا جا ہتى ہے يا شو ہر يا بيٹوں ہے كرانا چا ہتى ہے ليكن شو ہرا ختلاف كرتا ہے اپنى بعض خوا ہشات كى تحميل چا ہتى ہے ليكن شو ہرا نكار كرتا ہے ۔ ان وجو بات كى بنا پر يوى شو ہر ہے دور اور بيٹوں كے قريب ہو جاتى ہے ۔ ان خوا ہشات كى تحميل بيٹے بھى شايد نہيں چا بيں گے ليكن ان كو اختلاف كے اظہار كى ضرورت اس لين بين پڑتى ' كيونكہ باپ نے پہلے انكار ظاہر كيا ہے اس ليے مال كے غصد اور تاراضكى سے خر يب ہو جاتى ہے ۔ ان خوا ہشات كى تحميل بيٹے بھى شايد نہيں چا بيں گے ليكن ان كو اختلاف كے اظہار كى ضرورت اس لين بين پڑتى ' كيونكہ باپ نے پہلے سے انكار ظاہر كيا ہے اس ليے مال كے غصد اور تاراضكى سے خر چاہت تيں ۔ و يسے بھى باپ كے برعكس بيٹاماں كى مرضى كالحاظ اور كيا ہے اس ليے مال كے غصد اور تاراضكى سے خر ورت اس لين بين پڑتى ' كيونكہ باپ نے پہلے سے انكار ظاہر كيا ہے اس ليے مال كے غصد اور تاراضكى سے خر ورت اس لين بين پڑتى ' كيونكہ باپ نے پہلے سے انكار ظاہر كيا ہے اس ليے مال كے غصد اور تاراضكى سے خر ورت اس ليے ذريا ہوتا ہے مياں تك كہ بعض اوقات ماں كى خلطى يا غلط خوا ہش پر بھى خاموش اختيار کراتا ہے ۔ مال کی نافر مانى سے نيچنى كى خاطر اس كى بات پر عمل کرنے كى كوشش کرتا ہے ۔ اس صورت حال سے فاكرہ اتھا تے ہو ہے عورت شو ہر كے مقا جل ميں بيٹے كوزيا دہ دليرى ہے تھم و بي ہے ۔ ان وجو بات كى بنا پر مال بيٹے كے درميان قربت مياں اور بيوى كے مقا جل ميں زيا دہ نظر آتى ہے۔

بیٹاماں سے بیٹی کے مقابلے میں کیوں زیادہ محبت کرتا ہے؟

مذکورہ بالاسطور سے خود نجود میر بات واضح ہوجاتی ہے کہ بیٹاماں سے بیٹی کے مقابلے میں کیوں زیادہ عزت واحتر ام کرنے والا معلوم ہوتا ہے۔ حالانکہ بیربات ہر جگہ درست ثابت نہیں۔ کیونکہ مشاہدہ اس بات کی تائید کرتا ہے کہ بہت ساری بیٹیاں ماں کا عزت واحتر ام اور خدمت نرینہ اولا دسے بہت زیادہ کرتی ہیں اور بیٹل اپنی سعادت سمجھتی ہیں۔لیکن جہاں بیٹازیادہ مہر بان نظر آتا ہے وہاں وجہ سے ہے کہ ماں شدّت شفقت کی وجہ سے ہر معاط یم میں بیٹے کا ساتھ دیتی ہے یہاں تک کہ اپنے شوہر کو بیٹے پر خلطی کی وجہ سے احتر اض کرنے ہیں ماں کے ہے۔ اسی وجہ سے اکثر بیٹے اپنی ہرخواہش کا اظہار باپ کے بجائے ماں سے کرتے ہیں اور اکثر با تیں ماں کے تو تبط سے دالد تک پینچاتے ہیں اور باپ سے منوانے کے لیے ماں کواستعال کرتے ہیں۔

دوسرى وجديد بي كدمال اوربيغ كے درميان اتنا اختلاف نيس موتا جتنامال بينى كے درميان موسكتا ب-اس كى وجديد ب مال بيٹے كى تربيت ميں اتنى زيادہ مؤثر نيس موتى جتنى بيئى كى تربيت ميں موتى باس ليے ان كے درميان كلراؤاور ناراضكى كم موتى ب-

تیسری دجہ مد ہب کہ مذہب کی تعلیمات اور معاشرے کا ربحان اس طرف بہت زیادہ ہے اور ماں کی خدمت اس کی فرما نبر داری اور اس کی دلجو کی دنیا وآخرت کی کا میا بی مجھی جاتی ہے۔ چنانچہ رسول اکرم تکا تلویکی نے (باتی کیسر 64 پر)

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد المحم المحمد محمد المحمد المحمد المحمد محمد محمد محمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ا

ن اکیڑی) سندھ کر دائ قرآن ڈاکٹر اسرار الروز اللہ کے جاری کردہ ان على مرك يارك I اور II میں سال12-2011ء کے لیے داخلوں کا اعلان جد يدتعليم يافتة حضرات وخواتين ك ليے علوم ديديہ كى تخصيل كانا درموقع ! يارك II يارك I • علم تجويد • اصول فقه • علم تغيير · (10,5% 2. " TU • آران م بي گرام • مطالعة حديث • علم حديث • عقيده مطالعة (آن عليم كالمتخب نصاب • عقائد وعبادات • عربى زبان دادب • علم فقه • ترجه تر آن عليم • اليش يكجرز • اصول تغيير • تحريكات • يرت البي ظلف • كلام اقبال و اضانی محاضرات • اصول حديث م إرت I اور بارث II دونون ايك ايك سال كدورات يتن الى الى بارت I عن والحل من الحل من المحل الم مدينة يك با مساوى مندور كار دول آغاز: 19 متم 2011ء بان II من والط عرفي الإسادى مدادى جوارت الم مادى مدادى مع خواتين كالخشريت كرمطابق بايرددابتمام اللطريك في مناب الكارث م شہر کے پاہر ب آنے والے طلبہ کے لئے محد ود تعداد میں باشل اور میں کی سہولت موجود ب نوف: باس الميس كى مولت قرآن أكد كى يامن آباد على مرف حفرات كر لك دمتياب ب- اى طرح فى الوقت بارت الاكور كم محد حفرات كر لك يامن آبادا كد فى عن منطق كما جار باب-1. قرآن اكيرى دينش مجدجام القرآن خابان راحت فير6 درخشال دينش، كراحي 23-35740022-120 قرآن اكيدى يا ين آباد، شارع قرآن اكيدى، بلاك 9، فيذرل لى ايريا، كرارى 26806561 021-3680 قرآن مركز كلستان جوم، مجدياب القرآن، سالكين بسيرا، بلاك 14 كرا جى 2021-34255995 www.quranacademy.com مزيدتفسيلات، يراتعيك اورداخلدفارم ويب سائك ب حاصل كري www.quranacademy.com M جولائى تائمبر 2011 م 🙈 🖁 حکمت قرآن 🖥

## THE PROCESS OF CREATION A QUR`ANIC PERSPECTIVE

### (3)\*

## Original Text in Urdu by Dr. Israr Ahmad Rendered into English by Dr. Absar Ahmad

#### ENMITY OF SATAN TOWARDS THE HUMAN BEINGS: THE BATTLE BETWEEN GOOD AND EVIL

The narrative of Adam and Iblees has been mentioned at seven different places in the Holy Qur'an. The last part of these verses is of special significance as it points out a potent factor causing perennial strife and conflict between good and evil and Truth and falsehood going on in the human world viz. Satan's enmity towards Adam and his progeny and acting as an invisible powerful agent in misleading man and throwing him out of the way. The cursed Satan, after becoming an abominable agent on disobeying Allah's command, asked for respite till the time humans are raised up on the Day of Judgement and that was granted to him. Iblees not only refused to bow down, he refused to be of those who bowed down. In other words, he arrogantly despised the angels who bowed down as well as man to whom they bowed down and he was in rebellion against Allah for not obeying His order. Arrogance, jealousy, and rebellion were his triple crime. Thus in a very egotistic and arrogant manner he openly declared his enmity and lasting war against Adam and his progeny. Out of the seven places, in three places the enmity of Satan has been pointed out by Allah Himself thus:

i) Ayah 36 of Surah Al-Baqarah reads:

"..... We said: Get ye down, all (ye people) with enmity between yourselves ....." [2:36]

ii) In Surah Ta Ha, initially Ayah 117 states:

"Then We said: O Adam! Verily this is an enemy to thee and thy wife ....." [20:117]

And later on in words very similar to those of Surah *Al-Baqarah*, we read in Ayah 123:

"He said: Get ye down, both of you --- all together, from the Garden, with enmity one to another ....." [20:123]

🔫 🕄 جولائي تائمبر 2011ء 🖌

86

📲 حکمت قرآن 📲

<sup>\*</sup> Part II was published in "Hikmat e Quran" October-December 2010.

iii) In Surah *Kahaf*, however, Allah reports this in a manner of complaint in these words:

"..... Will ye then take him (i.e. the Satan) and his progeny as protectors rather than Me? And they are enemies to you! Evil would be the exchange for the wrongdoers!" [18:50]

At other places, the cursed Satan expresses his aggressive and deceptive designs against Adam and his progeny in a very challenging manner:

- i) "..... I will bring his (i.e. Adam's) descendants under my sway --- all but a few!" [*Al- Isra*; 17:62]
- ii) "(Iblees) said: Then by Thy power, I will put them all in the wrong --- except Thy servants among them, sincere and purified (by Thy grace)." [Sa'd; 38: 82, 83]
- iii) And in Surah Al-Hijr, we read:

"(Iblees) said: O my Lord! Because Thou hast put me in the wrong, I will make (wrong) fair-seeming to them on the earth, and I will put them all in the wrong --- except Thy servants among them, sincere and purified (by Thy grace)." [15: 39, 40]

iv) And the most elaborate statement is made in two verses of Surah *Al*-*A*`*raf*:

"He (Satan) said: Because Thou hast thrown me out of the way, Lo! I will lie in wait for them on Thy straight way. Then I will assault them from before them and behind them, from their right and their left. Nor wilt Thou find, in most of them, gratitude (for Thy mercies)." [7: 16, 17]

Thus evicted from paradise, Satan vowed to seduce humankind from the straight path. He continues to deceive them with false promises, and temp them away from "the path made straight"; he makes it appear crooked. While Allah creates and beautifies the world, Iblees defaces creation and makes evil conduct look deceptively beautiful. He is the persistent sceptic and rebel who questioned and disobeyed Allah when He ordered him to bow to Adam, Allah's deputy or vicegerent on earth. The slinking evil whisperer, as the Qur`an calls him in its final Surah famous for its onomatopoetic effect, is hell-bent on misguiding humankind away from Allah and uses every nefarious strategy as he and his evil tribe spy on Adam's progeny. He has misled a vast multitude (36:62) of humankind. The foolish repudiation of the sovereignty of the compassionate Allah, at the instigation of the Satan, is the centerpiece of the Quran's account of human condition and history.

🚝 🕄 جولائي تا تمبر 2011ء 🖌 💭

😤 🖁 حکمت قرآن 🖏

The above lines give clear guidance and knowledge with regard to the strife and conflict between good and evil that takes place both in the inner denizens of human self and the outer or external conflict. On the internal side, the strife is between the two components of his own being, viz. the animal instincts and the pure spiritual ego or soul. The animal part of man is ruled entirely by the lower instinctual desires, lusts and carnal indulgence that press for immediate gratification and thus always lead to immoral behaviour. These have no consideration at all whether the fulfillment is achieved by means of permissible means or otherwise. Part of Ayah 53 in Surah *Yusaf* refers to this in these words, explaining at the same time the nature of *nafs-e-ammarah*:

"I do not absolve my own self (of blame); the human (lower) self is certainly prone to evil ....." [12:53]

The majority of commentators construe this verse to mean that Joseph was referring to his fidelity to the Aziz, although he was human and liable to err. *Ammarah* is that part of human self that prompts to immoral act and thus is prone, impelling, headstrong and passionate. In the Qur`an, one reads about these states or stages of the development of the human soul. *Ammarah*, which is prone to evil, and if not checked and controlled will lead to pevolition; *Lawwamah* which feels remorse on evil, and resists it, asks for Allah's grace and pardon after repentance and tries to amend; it hopes to reach salvation; *Mutmainnah*, the highest stage of all, when it achieves full rest and satisfaction. The second stage, i.e. *nafs-e-lawwamah* may be compared to conscience, except that in English usage, Conscience is a faculty and not a stage in spiritual development. As a modality of inner self which condemns immoral activation, it comes very close to the Qur`anic characterization of it.

The moral and religious life of human beings is in fact a constant struggle and tussle between his lower or animal self and the higher or spiritual self. As far as the external battlefield of this strife in society is concerned, there are two agents of goodness and similarly two agents of evil. The one in each is physical perceptible viz. those human beings who invite and encourage us towards moral acts and, on the other hand, those evil persons who mislead and lure us to immorality and sin. The other agent is invisible and nonphysical in both cases: in moral and pious acts, angels strengthen the good people; they will have their friends and protectors in the good angels who give them glad tidings. On the other hand, the Satan and his progeny and acolytes mislead and waylay humanity.

Our life in this world, according to the Qur`an, is a probationary period so that Allah may test our actions and perseverance. A believer has to prove his fidelity to Allah resisting against the evil temptations and lures induced by Satan. Satan and his progeny (especially from the jinns) have a privilege that, being invisible, they attack and present a snare for human beings from a

📢 🖁 جولائی تا تمبر 2011ء 🖌

👸 حکمت قرآن 🖏

place from where they cannot take notice of them, as the Qur`an says in Surah *Al-A`raf*:

"... for he (Satan) and his tribe watch you from a position where ye cannot see them." [7:27]

A Hadith of the Holy Prophet <sup>1</sup> further elaborates the strategy of Satan according to which Satan enters the inner denizens of human self as the blood rotates in the interior of the body. Even if we take this Hadith as a metaphor, it makes perfect sense insofar as Satan prompts us to do the evil from our interiority, as Qur`an asserts:

"... (Seek refuge) from the mischief of the Whisperer (of evil) who withdraws after his whisper, who whispers into the hearts of mankind." [*Al-Naas*; 114:4, 5]

The inward whispering of Satan stirs the evil and vicious tendencies of man and thus influences his entire being. Thus, Satan and his progeny penetrate and pierce man's inmost psyche and exercise complete control over it, turning it towards sin and impiety. The literal meaning of above-mentioned Hadith too is quite understandable since jinns have been created from fire and it is a finer material as compared to clay. They can assume different forms. Similarly, it is not too difficult to believe that they can lodge, penetrate and rush into other human bodies.

On the other side of the spectrum is the protection and guarantee of safety Allah provides to believers against the devilish machinations of Satan and his agents. This, in effect, means that those who become bondsmen of Allah with sincerity and utmost purity of heart and intention are saved from falling prey to Satan. From amongst the human beings only those are influenced by Satan who has, instead of attending to the dictates of higher spiritual self, accepted and given in to the basal promptings of *nafs-e-ammarah* and subservience to it. This has been explicitly stated in Surah *Al-Hij*'r and Surah *Al-Isra* in these words:

- i) "For over my servants no authority shall thou have except such as put themselves in the wrong and follow thee." [15:42]
- ii) "As far My servants, no authority shall thou have over them. Enough is thy Lord for a disposer of affairs." [17:65]

However, as already explained above with reference to the verses of Surah Sa`d and Surah Al-Hij`r, Satan admitted his complete failure to mislead and waylay those sincere and dedicated bondsmen of Allah who through sincerity and purity of motive have been declared *mukhlas*.

In the history of humankind, until the time the role of the individual dominated over society or group, the conflict between good and evil too

📢 🕄 جولائی تا تمبر 2011ء 🖌

🛛 حکمت قرآن

concentrated on the internal and external fronts of individuals. However, over the last three hundred years, the world has witnessed a radical change and transformation. On the one hand, man has acquired greater awareness of his rights and importance. Secondly, various scientific inventions ushered in the industrial revolution. Thirdly, great strides were taken in the development of science and technology and progress in this was achieved with tremendous speed. Allama Iqbal, along with many intellectuals of 20<sup>th</sup> Century, has eloquently referred to this scientific-technological progress of man and his controls over the forces of nature. But this progress at the material level had no parallel improvement and progress at the level of morals and social relations among people. In fact, Satan was extremely active throughout this historical epoch and with the help and cooperation of his agents among human beings, made evil rampant in all spheres of human life: social, economic and political. Through promoting extremism and lack of moderation, corrupt and immoral conduct and ideological and practical falsehood and deception, Satan has succeeded in pressing the influence of evil in the far reaches of social life and civilizational fabric. And it is a fact that the main agent who is corrupting and morally vitiating the entire spectrum of human life in its multi-dimensional spheres is the Satan, called Lucifer in the religious literature of Christendom. It is in this very context that William Guy Kerr, the eminent American writer, agrees with this assertion in his work "Pawns in the Game". The book has been read with tremendous interest by thoughtful readers across the world.

William Guy Kerr explains graphically how Satan laid down his devilish snare in humanity about two and a half century ago by means of the "Order of the Illuminati" in the West. Its agenda was further promoted by "Free Masonry" and similar other organizations. This was taken up in due course of time about 140 years ago by "Elders of the Zion" who achieved their envisioned targets first through the WASP (White Anglo-Saxon Protestants) in the form of Balfour Declaration (1917) and finally in the creation of Israel in 1948. After fully dominating the Christian world the satanic onslaught is advancing with full speed and zest towards the entire globe under the banner of "New World Order" advocating irreligious liberal programme of sinful nudity, free sex and immorality. All these activities are supported, according to the agents of Satan, by the so-called Charter of Human Rights. However, we Muslims believe that according to the Qur`anic verse:

"And (the unbelievers) plotted and planned, and Allah too planned, and the best of planners is Allah." [*A`le-Imran*; 3:54]

The final victory will be of Truth and Deen al-Haq. The last showdown between the Good and Evil has been referred to in the Bible as "Armageddon" and in the Hadith as a colossal war or "*Malhama al-Uzma*" in which millions of human beings will be massacred and put to death. Allama

📢 🕄 جولائی تا تمبر 2011ء 🖌

😽 👸 حکمت قرآن 🖏

Mohammad Iqbal, the visionary sage, too had glimpse of this final clash. Let us look at representative verses in this regard:

> The soul and body yet face a clash, This culture has made her wild beasts rash. Allah has faith in *momin's* might and will, On Europe's hardware, Satan makes his skill. ("Advice of Old Baloch to His Son": *Armaghan-e-Hijaz*)

But here we Muslims must recall the truth stated categorically about the final victory of Truth:

"And say: Truth has (now) arrived, and Falsehood perished. For Falsehood is (by its nature) bound to perish." [*Al-Isra*; 17:81]

From its nature, falsehood must perish for it is the opposite of Truth, and Truth must ever prevail. Only this Qur`anic assurance and authentic prophetic, traditions provide the panacea for the cynicism and extreme pessimism shown by a large majority of Muslims (who only pay lip service to Islam) in view of the current global domination of the forces of evil and crass materialism.

### THE DEVELOPMENT OF EMBRYO IN MOTHER'S WOMB FROM FOETUS TO ITS CROWNING WITH FULL ADAMIC STATURE ---A MICROSCOPIC VIEW OF THE LONG PROCESS

Life began on Earth, as has been explained in the earlier sections of the essay, with a microscopic amoeba consisting of a single cell, i.e. it was initially unicellular and then it passed through an evolutionary process extending over millions of years to develop into Homo sapiens. The crowning of one of three (through infusion of Divine breath i.e. spirit or rooh) has already been discussed above. Later on, proliferation of human race took place exactly on the pattern of all living beings, viz. through copulation and cohabitation of the male and the female. However, unlike the development birth of all other living species, a special event or phase characterizes the human embryo in the mother's womb: its crowning with spirit or rooh exactly on the pattern of Adam. Its "rooh" is brought forth from the repository (where it was kept in a dormant state) and aligned with the living embryo. The stages of the development of human embryo starting from the fertilization of ovum (zygote) to a fully developed baby pointed out in the description contained in a number of verses of the Qur`an has surprised a good many top experts of embryology. In particular, mention here must be made of the two eminent Canadian professors of embryology at the University of Toronto viz. Dr. Keith L. Moore and Dr. Robert Edwards. While Dr. Keith L. Moore is a leading expert of the subject and two of his

😔 🕹 جولائي تاسمبر 2011ء 🖌

حكمت قرآن

research publications are studied as textbooks in many medical universities around the world, the latter is a world-renowned expert of test-tube baby reproduction. Both of them express their utter amazement at the scientifically correct Qur`anic description of the development of human fertilized ovum in the mother's womb taking the form of a zygote and then gradually developing into embryo with all limbs and organs. The Qur`anic description given more than 14 centuries ago is fully corroborated by scientific researches done very recently after the invention of microscope and other imaging equipment.

Though the verses of the Qur`an describing the stages of human foetus' development are numerous, the topmost in detail and depth among them are verses 12 to 14 of Surah *Al-Mu`minun*. Here the creation of man is initially described as consisting of four stages, which are differentiated with the word *thumma* ("then") pointing to a next stage of growth and development. The third of these stages is further divided into four sub-stages by means of the word *fa* ("only"). This means that in three verses, we thrice read the word *thumma* and thrice *fa*. The translation of the verses is worth noting:

"Man We did create from a quintessence (of clay); then We placed him as (a drop of) sperm in a place of rest, firmly fixed; then We made the sperm into a clot of congealed blood; then of that clot We made a (foetus) lump; then We made out of that lump bones and clothed the bones with flesh; then We developed out of it another creature. So blessed be Allah, the Best of creators."

The first verse out of the above beautiful passage of three verses --- Man We did create from a quintessence (of clay) --- refers to a major and long phase of the creative work of Allah. In the earlier sections of this monograph, we have already discussed and expounded in the Qur`anic perspective the earliest stage of creation in which the creation of primeval matter out of nothing (*ex nihilo*) took place. It is also a process of creation when inorganic matter becomes or assumes the properties of living matter. Thus, inorganic constituents of the earth are absorbed into living matter by way of food and living matter reproduces itself by means of sperm. The next verse --- then We placed him as (a drop of) sperm in a place of rest, firmly fixed --- refers to the activity when the sperm is deposited in the ovum and fertilizes it and rests for a time in security in the mother's womb. The semen or fertilized sperm is protected in the mother's body, on which it depends, for its own growth until birth. Verse 6 of Surah *Zum`r* explains this:

"He makes you in the womb of your mothers in stages, one after another, in three veils of darkness." [39:6]

💐 جولائي تاستمبر 2011ء 👸

80

🖁 حکمت قرآن 📲

Then we are told about the details of the third major phase in the development of the foetus which itself goes through four sub-phases viz.

- i) Then we made the sperm into a clot of congealed blood;
- ii) Then of that clot, We made a (foetus) lump;
- iii) Then We made out of that lump bones
- iv) and clothed the bones with flesh

The first change in the fertilized ovum is the conversion into a sort of clot of thickly congealed blood; the zygote cells grow by segmentation; then the mass gradually assumes shape in its growth as a foetus. From the lump develop bones, flesh, organs and nervous system.

So far human baby's growth in the mother's womb is exactly like that of an animal, but then a further event takes place which makes the infant animal in the infant man. And, this part of the verse, quite significantly, starts with the word *thumma* also which, according to Arabic grammar, refers to a new phase or "turn" after a considerable gap in a long preceding process. And this is the last major and momentous change in the (so far) animal-like embryo which turns it into a human infant with all its capacities and responsibilities. Let us again look at the translation of this part of the verse: "... then We developed out of it another creature or brought him into being as another creature." And the verse ends with the words: "So blessed be Allah, the Best of creators". According to a great many exegetes, this last phase refers to breathing of Allah's spirit into the embryo, as is stated very clearly in verse 29 of Surah *Al-Hij*'r:

"When I have fashioned him (in due proportion) and breathed into him of My spirit, fall down in obeisance to him."

Moreover, according to verse 44 of Surah *Al-Nahal* it is the vocation of the Prophet Muhammad<sup>1</sup> to explain the meaning of Qur`an. The verse ends:

"And We have sent down unto thee the Message; that thou may explain clearly to men what is sent for them..."

So instead of thinking on our own and making conjectures on this point, it is best to look for guidance and wisdom from the sayings of the Holy Prophet <sup>1</sup>. Here an authentic Hadith contained both in Bukhari and Muslim helps us tremendously. On the authority of Abu Abdul Rahman Abdullah Ibn Masood  $\sim$  who said: The Messenger of Allah <sup>1</sup> and he is the truthful, the believed, narrated to us:

"Verily the creation of each one of you is brought together in his mother's belly for forty days in the form of seed, then he is a clot of blood for a like period, then a morsel or lump of flesh for a like period, then there is sent to him the angel who blows spirit (*rooh*) into him..."

📢 (جولائي تاسمبر 2011ء)

حکمت قرآن

It is this spirit that makes the embryo thoroughly human. Prior to this, the embryo was a piece of living flesh and hence had an animal existence only. The union with the soul is the transition from a mere animal existence to a fully human one. This blowing of spirit or rooh is indeed the crowning of the living animal embryo that places him --- by making him ensouled --- on the high and dignified station of a human person, a member of Adam's progeny. Prior to this super-addition of soul, the embryo or foetus developed and passed through various stages just like an animal foetus. We can only regret that quite a few religious scholars (who are totally ignorant of modern scientific knowledge and in particular of biology) take the last phase to mean infusion or breathing of life in the foetus. The fact, on the contrary, is that not only the fertilized ovum developing in the womb, its constituents in the form of spermatozoa (from male parent) and ovum contributed by the female have already the property of life. Neither the spermatozoa are dead, nor the ovum coming from the mother is dead. In particular, the "sperm" of male parent is not only living, it is jumping and hitting with force and zest. To sum up: it is the addition of the spiritual element or *rooh* into the already living foetus that makes it truly human or homo cum deo. (To be continued)

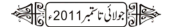
### MESSAGE OF THE QUR'AN

Continued from page 87

(164) On the Day of Judgment, when every soul will be confronted with whatever good it has done - as for its evil deeds, it will wish they were a long way off. Allah warns you to have His fear. Allah is full of kindness for His devotees.

On the Day of Judgment, every soul shall be paid back in full what it had earned in this world. Those who devoted themselves to Allah's worship and obedience will get their just reward from Him, while those who had committed evil deeds will be in a state of terror and will be wishing to somehow distance themselves from those deeds. Allah admonishes us to fear Him and at the same time lets His devotees know that He is compassionate towards his servants.

### 000



78

حکمت قرآن 🖏

# **MESSAGE OF THE QUR'AN**

Translation and Brief Elucidation

<sup>By</sup> Dr. Israr Ahmad

Aal-e-Imran

(Ayaat 1-30)

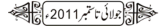
### Introduction

As mentioned in the introduction, most of the *surahs* of the Holy *Qur'an* are in the form of pairs, thus *surah Aal-e-Imran* and *Al-Baqarah* also form a pair and there are a lot of similarities between the two *surahs*. The Prophet (SAW) named these الزَّفْرَاوَنَ "The two most Shining lights" and according to a Hadith narrated by Abdullah Bin Buraydah from his father, the Prophet (SAW) said:

"Learn Surah Al-Baqarah and Aal-e-Imran because they are two lights which will shade their people on the Day of Resurrection, just as two clouds, two spaces of shade or two lines of (flying) birds." [1]

*Aal-e-Imran*, like *Al-Baqarah*, was revealed in *Madinah* and contains two hundred *ayaat* and twenty *ruku's* which are divisible into two parts with ten *ruku's* in each part. The first part is further divisible into three sections with the middle section addressing the People of the Book. In the middle section of *surah Al-Baqarah*, Allah (SWT) addresses the Jews whereas in this *surah*, the main address is to the Christians who are admonished to give up their erroneous beliefs and accept the guidance of the *Qur'an*. There is a difference of more than a year between the revelation of *Al-Baqarah* and *Aal-e-Imran*. Most of this *surah* was revealed after the battle of *Uhad* while *surah Al-Baqarah* was revealed before the battle of *Badr*. The events of the *battle of Uhad* are described and commented upon in the last part of this surah.

<sup>[1]</sup> Musnad Ahmed 5:352, also recorded by Ibn Majah 2:1242



🙈 🖁 حکمت قرآن 📲

#### **Translation and Brief Elucidation**

الَحَّ

#### (1) Alif, Laam, Meem.

This *surah*, like *Al-Baqarah*, also begins with these words and there are a total of six *surahs* in the Quran which begin with these letters.

اللهُ لَآ الة الله فور الْحَقَّ الْقَيُّوُ مُرْ الْ

#### (2) Allah. There is no Allah but He, the Living the Eternal.

This *ayah* has already been described in the commentary of *Ayat-ul-Kursi* in *Al-Baqarah*. It states that there is none worthy of worship except Allah (SWT) and He is *Al Hayy* and *Al-Qayyum*, the Ever Living, the One who never dies, who sustains and protects all that exists. He Himself is independent and self-sufficient and all the Creation stands in need of Him and totally relies on Him.

نَرَّلَ عَلَيُكَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ مُصَرِّقًا لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ وَانْزَلَ التَّوُرْ مَةَ وَالْإِنْجِيْلَ شَ

(3) It is He Who has sent down the Book to you with truth, confirming what went before it; and He sent down the Torah and the Injeel.

This means that Allah (SWT) has sent down this Book i.e. the *Qur'an* to Prophet Muhammad (SAW) with truth and with *Haq* i.e. with a true purpose, and it has come confirming the truth of those scriptures which were present before the *Qur'an* was revealed, and it also confirms that Allah (SWT) Himself had sent down *Torah* and *Injeel* to his Prophets *Musa* (AS) and '*Isa* (AS) respectively.

(4) Before this, as a guide to mankind and He sent down Al-Furqan. Surely those who reject Allah's revelations will be sternly punished. Allah is Mighty, capable of retribution.

i.e. Allah (SWT) sent down the previous scriptures before the *Qur'an* as a guidance for mankind "and He sent down Al-Furqan" i.e. the criterion to differentiate between falsehood and truth, deviation and guidance. It is the distinction between misguidance and deviation on the one hand, and truth and piety on the other. "Surely those who reject Allah's revelations will be sternly punished" Whoever denies and rejects His revelations will receive painful torment on the Day of Resurrection. And remember that "Allah is Mighty, capable of retribution" i.e. His sovereignty is Infinite, and He is Omnipotent and All-Powerful to take revenge.

إِنَّ اللهَ لَا يَخْفِي عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّهَأَ هِ ﴾

(5) From Allah verily nothing is hidden on earth or in the heavens.

🚓 🕄 جولائي تا تمبر 2011ء 🍯



حکمت قرآن 🖁 🞼

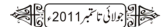
Allah (SWT) has perfect knowledge of the whole universe and nothing in it, be it on earth or in the heavens, is hidden from Him.

(6) It is He who shapes you in the wombs as He pleases. There is no Allah but He, the Exalted in might, the Wise.

It is He who creates and fashions you in the womb of the mother as He wills, whether male or female, black or white, wealthy or poor. This *ayah* reiterates the central theme of the *Qur'an* i.e. *Tawhid* that none has the right to be worshipped except Him and no one is to be obeyed independent of Him. And He is '*Al Aziz*', meaning thereby that he has absolute authority. He is also '*Al Hakeem*', i.e. along with having total authority and power, He has absolute wisdom and He uses His authority wisely and judiciously.

(7) He is the One who has revealed to you the Book. Some of its verses are entirely clear - they are the foundation of the Book - while others are allegorical. Those whose hearts are infected with disbelief follow the allegorical part to mislead others and to give it their own interpretation, seeking for its hidden meanings, but no one knows its hidden meanings except Allah (SWT). Those who are well grounded in knowledge say: "We believe in it; it is all from our Lord. None will take heed except the people of understanding.

This ayah is very important for the correct under-standing of the *Qur'an.* There are certain *ayaat* that are absolutely clear and precise in their meanings and connotation and serve as corner stone for the Islamic law (Shari'a). These have been labeled as muhkamaat meaning fortified and absolutely self-evident with no ambiguity. On the other hand there are certain ayaat, called mutashabihaat that are allegorical in nature and fall in the category of the unseen, Al-ghaib, of which only Allah (SWT) has the knowledge e.g. the angels, the Hereafter, Paradise and Hell and the Day of Judgment. To describe the things which are beyond the reach of human perception, Allah (SWT) has used metaphors, similes and allegories and as such these can be interpreted differently by different people. There can be difference in the interpretation of the ayaat that are mutashabihaat because they are allegories and hence those who are misguided and deviants from truth try to make false interpretations of these ayaat, so as to misguide people, whereas the exact meaning and interpretation of these ayaat is far from the reach of human understanding. On the other hand, those who have been endowed with deep knowledge abstain from ambiguous interpretations of these



حکمت قرآن 👬

ayaat and believe in the obvious meaning without probing much into them and believe that only Allah (SWT) has the perfect knowledge of these ayaat. There is a saying in Persian: "In the end most of the learned people are forced to say that now I know that I know nothing."

According to surah Al-Bagarah, the first condition for a believer to benefit from the guidance of the Qur'an is to believe in the Unseen; a reality which is beyond the range of human perception and thus cannot be grasped mentally with the limited means and intellect at our disposal. That is why Allah (SWT) says: "None will take heed except the people of understanding." Only the really and genuinely wise take heed.

## رَبَّنَالَا تُزِغْ قُلُوبَنَابَعُنَاذُ هَدَيْتَنَاوَهَ لَنَامِنُ لَّكُونَهُ مَتَّا إِنَّهُ الْهُوالِ

#### They say: "Our Lord, Do not cause our hearts to deviate now after you (8) have guided us. Grant us Your own mercy. Truly, You are the Bestower.

This is the prayer of those the faith of whom is based firmly on knowledge. The aim and purpose of their lives in this world, a temporary and transient abode, is to make preparation for the eternal life of the Hereafter. So they pray to Allah (SWT) not to make their hearts deviate like the hearts of those who follow their own desires, and beg for His mercy. And they say: "Truly, You are the Bestower" i.e. it is only You who can guide us.

رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيْهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغْلِفُ الْبِيْعَادَ <sup>((</sup>

🍣 🖁 حکمت قرآن 🐩

Our Lord, You will surely gather all mankind before You on the Day (9) about which there is no doubt; surely Allah (SWT) never fails to fulfill His promise.

They are sure of their eventual return to Allah (SWT) when all disputes will be resolved and all realities will appear in full. Allah will surely gather all mankind before Him on a day that is bound to come and He does not break his promises.

ٳڹۜٞٵڷۨڹؚؽ۬ڹؘػفؘۯۅ۫ٲڶڹ۫ؾؙۼڹؘۣؖۜۼڹۿؗؗؗؗۿڔٲڡؙۊٲڵۿۿڔۅؘڵٳٙٲۅٛڵۮۿۿڔڡؚڹؘٵڛؖ۠ؾۺؽؾۜٵڂۅؘٲۅڵؠؚڬۿۿڔۊۊؙۮؚۮٳڶڹٞٵڕ۞ٚ

(10) Those who reject faith neither their possessions nor their progeny will avail them aught against Allah (SWT): they are themselves but fuel for the fire.

This means that those who reject what Allah (SWT) has revealed to His Prophet (SAW) and thus deviate from the truth will get no help from either their progeny or their wealth on the Day of Judgment and they will be the wood with which Hellfire will be kindled. Those who disbelieve, neither their riches nor their children shall in the least save them from Allah's punishment.

كَدَأَبِ إلى فِرْعَوْنٌ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَنَّ بُوًا بِأَيْتِنَا ۖ فَأَخَذَهُمُ اللهُ بِنُ فوجهم ف والله شَدِيدُ الْعِقَابِ ٠

4

(11) (Their end will be) no better than that of the people of Pharaoh and their predecessors: they denied Our Signs and Allah (SWT) called them to account for their sins. For Allah (SWT) is strict in punishment.

i.e. the disbelievers will meet the same fate that was the destiny of Pharaoh and his followers and of the earlier nations which rejected Allah's signs and His Messengers. Thus He will give them the severest of punishments on the Day of Judgment.

قُلُ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُوْنَ وَتُحْشَرُوْنَ إِلَى جَهَنَّمَ حُوَبِئُسَ الْبِهَادُ @

(12) Say to the unbelievers: "Soon you will be overpowered and driven together to Hell, which is a horrible refuge"

Allah (SWT) commanded the Prophet (SAW) to proclaim to the disbelievers who rejected his Prophethood, that they would be defeated and would be overpowered in this world and in the Hereafter will be driven into the Hellfire which is indeed a horrible resting-place.

قَدْكَانَ لَكُمُ ايَةٌ فِي فِئَتَيُنِ الْتَقَتَا ۖ فِنَةٌ تُقَاتِلُ فِيُ سَبِيْلِ اللَّهِ وَٱخْرَى كَافِرَةٌ يَّرُونَهُمُ مِثْلَيْهِمُ رَأَى الْعَيْنِ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُبِتَصْرِ هِ مَنْ يَّشَآءُ أِنَّ فِيْ ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِى الْأَبْصَارِ۞

(13) Indeed there was a sign for you in the two armies which met on the battlefield: one was fighting for the cause of Allah and another disbelieving; whom they saw with their own eyes as twice their number. But Allah (SWT) strengthens with His own aid whom He pleases. Surely there is a lesson in this for those who have eyes.

This refers to the battle of *Badr* which had been fought prior to the revelation of this *ayah*. Three hundred and thirteen Muslims were set to fight one thousand strong *Quraysh* army, more than thrice their number, but by Allah's will, the Muslims envisioned the non-believer army only as twice their strength. Thus the Muslims felt at ease that the odds were not heavily stacked against them. "*But Allah (SWT) strengthens with His own aid whom He pleases. Surely there is a lesson in this for those who have eyes*" i.e. this is a clear proof for the unbelievers that Allah (SWT) is always on the side of the believers and a clear sign for them to see how they are placed in this world and what fate awaits them in the Hereafter. Allah (SWT) strengthens with His aid whom He pleases. Surely in this is a lesson for the discerning.

(14) Alluring unto men is the enjoyment of the worldly desires through women, children and heaped-up hoards of gold and silver, and branded horses, and cattle, and fertile land. These are the pleasures of this world, but the most beauteous of goals is with Allah.

ج 🅄 جولائي تاسمبر 2011ء 🖌

حکمت قرآن 🕈

Allah (SWT) has made this world a place of trial and has placed delights and pleasures in it as a test for the mankind. These transient worldly things make a person oblivious of the realities pertaining to the next life and he no longer remembers the fact that the most excellent reward, which is far better than all the temporary delights of this short life, is with Allah (SWT).

قُلْ ٱوُنَبِئُكُمْ بِحَيْرٍ مِنْ ذٰلِكُمْ لِلَّانِيْنَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِهِمْ جَنْتٌ تَجْرِىٰ مِنْ تَخْتِهَا الْآنْهُرُ خْلِدِيْنَ فِيْهَا وَٱزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَرِضُوَانٌ مِنَ اللهِ وَاللهُ بَصِيْرٌ بِالْعِبَادِ ۞ْ

(15) Say: "Shall I tell you of better things than these. For the righteous there will be gardens beneath which rivers flow, where they will live forever with purified spouses and the good pleasure of Allah. Allah is seeing His servants very closely."

i.e. these worldly things which allure you are only the glitters of this present life and will be of no use in the next life. But those who make the Hereafter their center of attention and are desirous of the next life instead of these earthly delights, Allah (SWT) informs them of great rewards in the Hereafter. They will have gardens with rivers flowing and spouses freed from impurity and they will receive the grace of their Lord, which is indeed the supremest bliss conceivable.

ٱلَّنِيٰنَ يَقُوْلُوْنَ رَبَّنَا إِنَّنَا امَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوْبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّارِشْ

(16) Those who pray: "Our Lord! We have indeed believed in You, so forgive our sins and save us from the agony of the Hellfire."

The believers who will be blessed with the rewards mentioned in the preceding *ayah* are those who supplicate to their Lord admitting that they truly believe in one and only Allah and ask for forgiveness of their sins and faults and appeal to be saved from the Hellfire depending upon His bounty and mercy.

ٱلصَّبِرِيْنَ وَالصَّبِقِيْنَ وَالْقُنِتِيْنَ وَالْمُنْفِقِيْنَ وَالْمُسْتَغْفِرِيْنَ بِالْأَسْحَارِ»

(17) The patient, the true believers, the obedient and those who spend, and who pray for forgiveness in the last hours of the night.

True believers who shall be rewarded are those who show patience when faced with adversity, are steadfast in avoiding prohibitions and obedient in worshipping Allah (SWT). They spend in Allah's cause and seek His forgiveness in the last part of the night.

شَهِدَاللهُ أَنَّهُ لاَ الهَ إِلَا هُوَ وَالْمَلَإِ كَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ الهَ إلَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ش

(18) Allah bears witness that none has the right to be worshipped but He and so do the angels and those who are well grounded in knowledge standing firm on justice. None has the right to be worshipped except He, the All-Mighty, the Wise.

المحالي المجر المحاري المحالي محالي محالي

حکمت قرآن 🕌

Allah (SWT) Himself is testifying that He alone is the Lord of the universe and there is no deity worthy of worship except Him. The angels and all those people who have been bestowed with the real knowledge also bear witness that Allah (SWT) alone is the Master and Creator of the whole universe and He is the upholder of equity and justice. He is All Mighty and Wise in all His commandments and decrees.

إِنَّ الدِيْنَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ" وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيَّا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرْ بِإِيْتِ اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيْحُ الْحِسَابِ ®

(19) Surely the only Deen in the sight of Allah is Al-Islam. Those to whom the Book was given did not adopt ways different than this except out of envy among themselves, and after the true knowledge had come to them. They should know that Allah is swift in calling to account those who deny His revelations.

The Arabic word "Deen" is usually translated as religion but this is not a correct translation. Religion usually means a set of religious dogmas coupled with certain modes of worship and social customs. However the word religion, as understood presently, is not concerned at all with the politico-socio-economic system of the society. The word "Deen" on the other hand encompasses all the meanings of religion plus it also gives comprehensive rules for the formulation of a correct and just politico-socio-economic system. Allah (SWT) states in this ayah that the only Deen acceptable to Him is Islam i.e. the system of life given to us by Allah (SWT). Further He says: "Those to whom the Book was given did not adopt ways different than this except out of envy among themselves, and after the true knowledge had come to them" i.e. though the past nations were given guidance through Divine Books, which taught the only religion-Islam, some of them differed amongst themselves out of envy and because of the urge to dominate each other. Hence they distorted the beliefs and practices of the true faith and made it subservient to their own desires. "They should know that Allah is swift in calling to account those who deny His revelations" i.e. Allah (SWT) will punish those who reject His ayaat and He is swift in reckoning.

(20) So if they argue with you, say: "I have surrendered my whole self to Allah (SWT) and so have those who follow me." Then ask those who are given the Book and those who are illiterates: "Will you also submit yourselves to Allah. If they do they shall be rightly guided but if they turn back, then your duty is only to convey the Message" (SWT)?

Allah (SWT) commands His Messenger (SAW) to proclaim that he and his followers have accepted the true religion and to ask the people of the Book and the disbelievers to completely surrender themselves to

المجير الأكرية المتمبر 2011ء 🖌



حکمت قرآن 🖁 🍣

the will of Allah and to accept the true *Deen*. If they accept, they have been guided to the true path, but if they reject, then it is not the responsibility of the Messenger to forcefully guide anyone; instead his duty is only to convey the message and it is Allah (SWT) who guides whomever He wills. *"Allah (SWT) is watching all His servants very closely"* i.e. He has perfect knowledge of everything and He knows those who are guided and those who stray from the true *Deen*.

إِنَّ الَّذِيْنَ يَكْفُرُوْنَ بِأَيْتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُوْنَ النَّبِهِنَ بِغَيْرِ حَتْمٍ وَيَقْتُلُوْنَ الَّذِيْنَ يَأْمُرُوْنَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِرْ هُمْ بِعَذَابٍ الِيْمِ@ Warn those who deny Allah's revelations, slay the Prophets without (21)

(21) Warn those who deny Allah's revelations, slay the Prophets without any justification, and kill those from among the people who enjoin justice about the news of a painful punishment.

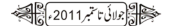
This *ayah* refers to the People of the Book who were asked to acknowledge the Book of Allah (SWT) i.e. the *Qur'an* as the final authority and follow His Messengers but they denied His *ayaat* and His Messengers due to their deviance and refusal to follow them. This *ayah* also illustrates the rebellious attitude of the Jews towards their Prophets and the righteous people who enjoin justice and many of whom were killed without any justification. Allah (SWT) condemns them for their behavior and gives them the news of a painful and humiliating punishment.

(22) They are the ones whose deeds will become void in this world and in the Hereafter. And they will have no helpers.

The Jews and the Christians were under the misconception that they would be rewarded for their good deeds in the next life but Allah says that if they do not accept the Prophet (SAW) as the last Prophet and refuse to believe in the *Qur'an* as the last and final book of Allah, all their good deeds will be futile and will only bring them disaster in this world and in the next. "*And they will have no helpers*" i.e. no one will be able to save them against the punishment of Allah (SWT).

(23) Have you not seen the behavior of those who have been given a portion of the Book? When they are invited to settle their disputes according to the Book of Allah, some of them turn back and decline.

This refers to the Jews and the Christians who were given a portion of the *Book*. Allah's revelation as a whole throughout the ages is *Al-Kitab* (the Book). The *Torah* given to *Musa* (AS) and the *Injeel* given to 'Isa (AS) are portions from that *Book*. Now when they are invited to the final revelation of Allah (SWT) and to follow His Last Messenger (SAW),





حكمت قرآن

accepting whatever the Book judges to be right and rejecting whatever it judges to be wrong, they turn their backs away and pay no heed.

ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوالَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا آيَّامًا مَّعْدُوْدَتِ وَغَرَّهُمْ فَيْدِيْبهمْ مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ @

9

(24) This is because they say: "The fire of Hell shall not touch us, but for a few days." And they are deceived in their religion by their own self-invented beliefs.

As mentioned earlier in *ayah* 80 of *Al-Baqarah*, the Jews believed that the fire of Hell would not touch them except for a few days, and then they will be saved from it. This concocted belief has made them so bold and arrogant that they commit the gravest and most heinous crimes fearlessly, but they are deceiving no one but themselves because of this self-invented and false belief.

ڣؘػؘؽؙڣٙٳۮٙا بمَعْنْهُمْ لِيَوْمٍ لَارَيْبَ فِيْهِ ۖ وَوُفِيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُون

(25) How (will it be) when We gather them together on the Day about which there is no doubt, when every soul will be given what it has earned. And they will not be wronged.

Allah (SWT) warns the Jews and the Christians to ponder on what will happen to them on the Day of Judgment, because they have defied Allah's commandments and killed His Prophets in this world. He will surely gather them on that day and will punish them because of their faults and false inventions in their religion. "And they will not be wronged" i.e. this punishment will only be because of their own evil deeds that they used to do in this world.

(26) Say: "O Allah! Lord of all dominion! You give dominion to whom You will and take away dominion from whom You will; You give honor to whom You will and You humiliate whom You will; in Your hand is all good. Surely You have power over everything."

This is a very important prayer of the *Qur'an* in which a Muslim accepts Allah's absolute authority in all matters. Everything submits to the authority of the master of the universe, the absolute sovereign. All things in the universe have been created by Him and He gives a portion of this authority, power and wealth to whom He wills. He humiliates whom He wills and honors whom He pleases. He exalts whom He wills and abases whom He pleases. All that is good is in His domain and He has power over all things.

کمت قرآن

📢 🕄 جولائی تا تمبر 2011ء 🖌

(27) You cause the night to pass into the day and You cause the day to pass into the night. You raise the living from the dead and You raise the dead from the living. And You provide sustenance for anyone You wish without measure.

i.e. Allah (SWT) merges night into day and day into night. This entire cycle in which the long days and short nights progressively change into short days and long nights is due to the will of Allah (SWT). "You raise the living from the dead and You raise the dead from the living." The living are those who have attained faith and follow the right path, whereas the dead are those who disbelieve in Allah's commandments and are thus spiritually blind.

(28) Let not the believers make unbelievers their friends rather than the believers; anyone who does so will have nothing to hope for from Allah - except if you do so as a precaution to guard yourselves against their tyranny. Allah warns you to fear Him: because with Allah is your final refuge.

In this *ayah*, Allah (SWT) prohibits the Muslims from taking the disbelievers as their friends and protectors in preference to the believers. And whosoever commits such acts, Allah (SWT) will never bestow His mercy upon them and will not help them in this world or in the Hereafter. However, if one is afraid of persecution, it is permissible to mingle with the disbelievers as much as is absolutely necessary. But true love and sincere friendship should only be reserved for the Muslims. One should take Allah (SWT) as one's helper and protector and be afraid of Him alone and bear in mind that towards Him is the final return.

(29) Say: "Whether you conceal what is in your heart or reveal it, it is known to Allah. He knows whatever is in the Heavens and whatever is in the Earth. Allah has full power over everything.

Nothing is hidden from Allah (SWT). He knows what is in the heavens and in the earth and is also aware of what we conceal and what we disclose. He even knows the intentions and thoughts of a person whether he reveals them or hides them. And "Allah has full power over everything" i.e. His comprehension and knowledge encompasses everything.

Continued at page 78

(جولائي تاستمبر2011ء)

حكمت قرآن

水的厚厚的 مركزى انجمن خدام القرآن لا موركزيرا بتمام رجوع الى القرآن كورسز (يارث اادر ١١) یدکورسز بنیا دی طور پرتعلیم یافتہ افراد کے لیے تر تیب دیے گئے ہیں' تا کہ وہ حضرات جوکم از کم انٹرمیڈیٹ کی سطح تک اپنی د نیادی تعلیم مکمل کر چکے ہوں اوراب بنیادی دینی تعلیم بالخصوص عربی زبان سیکھ کرفہم قرآن کے حصول کے خواہش مند ہوں'ان کورسز کے ذریعے ان کو ایک ٹھوس بنیا د فراہم کر دی جائے۔ ہفتے میں پانچ دن روزانہ صبح کے اوقات میں تقریباً پانچ گھنٹے تد ریس ہوگی۔ ہفتہ دارتعطیل ہفتہ اورا توارکوہوگی۔ فسك (بارك) 🖉 ترجمه قرآن (تتريابا چُپارے) 🚯 آیات قرآنی کی صرفی دنجو ی تخلیل 🚺 عربي صرف ونحو ۵ قرآن عیم کی فکری وعملی را ہنمائی 5 تجوید د ناظرہ ن مطالعة حديث 8 اضانی محاضرات 🗿 اصطلاحات حديث فصلب (بإرشاا) 🚺 كمل ترجمة القرآن (ئەتنىرى تونىچات) 🛿 🔭 مجموعة حديث 🕄 نقہ 🗿 اصول فقه اصول حديث ۵ اصول تغییر 8 عربى زبان دادب 🕑 اضافی محاضرات 7 عقيده 8 CM . اس سال کلاسز کا آغاز 12ستمبر ہے ہوگا یارٹ I میں دا محلے کے لیے انٹر میڈیٹ یاس ہوتا اور داخلہ کے خواہش ند خواتین و حضرات 12 تمبر کو صح سائر صاتم بجانزويو بحليقرآن اكيدى تشريف لائي / پارٹ ١١ ميں داخلے كے ليے رجوع الى القرآن كورس (پارٹ ۱) یاس کرنالازی ہے پارٹ II میں خواتین کی شرکت کا انظام نہیں ہے نديم سهيل 36-K ما ۋل ٹا دُن لا ہور فون: 35869501-3 0322-4371473 0312-4140589/email:irts@tanzeem.org جولائى تاتمبر 2011ء كا 😽 🖁 حکمت قرآن 🕞